
Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 1 / 28

Autor: Prof. Dr. Tessa Hofmann

Dersim: Völkermorde (1914–18 und 1937–38)
Yayın Tarihi: 2 Temmuz 2025

Zusammenfassung

Dieser Beitrag untersucht die Massaker in Dersim 1937–38 und die Deportation der
alevitischen Bevölkerung aus Dersim als einen Fall von Völkermord und ordnet die
Ereignisse in den größeren Zusammenhang staatlich gelenkter Vernichtungsgewalt im
späten Osmanischen Reich und in der frühen Republik Türkei ein. Auf der Grundlage
offizieller staatlicher Dokumente, Berichten ausländischer Konsulate und
Zeugenaussagen von Überlebenden beschreibt der Beitrag detailliert den
systematischen Charakter der Militäraktion, einschließlich Luftangriffen,
Massenhinrichtungen, Zwangsumsiedlungen und der Zerstörung von Dörfern.

Ein Schwerpunkt liegt auf dem geschlechtsspezifischen Aspekt der Gewalt, wobei die
Verschleppung, Zwangsassimilation und der sexuelle Missbrauch von Frauen und
Mädchen als Teil des Völkermordprozesses hervorgehoben werden. Der Beitrag bietet
einen chronologischen Überblick über die beiden Völkermorde, die 1915 (gegen die
armenische Bevölkerung) und 1938 (gegen die alevitische Bevölkerung (einschließlich
alevitischer Armenier)) in Dersim verübt wurden. Außerdem informiert er über die
erzwungene Islamisierung und die Unterdrückung von Identitäten. Die
Zwangsverschleppung von Kindern erscheint als ein spezifisches Phänomen des
Völkermords von Dersim 1938 (Tertele). Die Stärke des Beitrags liegt in der
Dokumentation staatlicher Politik und ihrer langfristigen Auswirkungen und bietet eine
wichtige Informationsquelle für Leser, die die historischen Wurzeln der Gewalt gegen
Aleviten und das anhaltende Trauma der alevitischen Gemeinschaft Dersims
verstehen wollen.

Dersim 1915

Die späte osmanische Ära

Dersim blieb weder von den Massakern unter Sultan Abdülhamit II. (1895, 1896)
verschont, noch von dem landesweiten Völkermord an den osmanischen Armeniern,
der vom Komitee für Einheit und Fortschritt (Ittihat ve Terakki Cemiyeti, C.U.P.) der
Jungtürken verübt wurde. Es ist jedoch schwierig, eine einheitliche Aussage über den



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 2 / 28

Verlauf des Völkermords durch das C.U.P.-Regime in Dersim zu treffen, da dieser
offenbar unter Machtverhältnissen, die vom Landesdurchschnitt abwichen, und vor
allem in Abhängigkeit von den lokalen Stammesführern durchgeführt wurde. Wie der
französisch-armenische Wissenschaftler R. Kévorkian vermutete, besteht eine
offensichtliche Diskrepanz in Bezug auf Zahlen und Fakten zwischen der de facto
erfolgten Deportation in Dersim und den Berichten, die nach Konstantinopel
übermittelt wurden. Im Folgenden sind die Besonderheiten in den vier hauptsächlich
von Armeniern bewohnten Kazas aufgeführt:

Kaza Çarsancak

Die Kaza Çarsancak wies die größte armenische Bevölkerung in Dersim auf. Nach
Angaben des armenischen Patriarchats von Konstantinopel lebten am Vorabend des
Ersten Weltkriegs 7.940 Armenier in 43 Dörfern des Kaza, wo sie 51 Kirchen, 15
Klöster und 23 Schulen für 1.114 Kinder unterhielten. (Kévorkian 2011, 276)

“Im Jahr 1914 lebten 1.763 Armenier in Peri [Berri], dem Verwaltungszentrum des
Çarsancak Kaza, und etwa 6.200 in 42 Dörfern des Kaza. Der Kaymakam
[Bezirksvorsteher] Ali Rıza war vom 2. März bis zum 15. Juli 1915 im Amt. Er war daher
anwesend, als die ersten Massaker in Pertag/Pertak [Բերդակ – Berdak] stattfanden, in
der Nähe der Fähranlegestelle, die Harput [Elazığ] mit Dersim über den Euphrat
verband. In diesem Kaza erscheint die offizielle Zahl der Deportierten, 6.537, ebenso
unwahrscheinlich wie die oben genannten Volkszählungszahlen, wenn man die Zahl
der Wehrpflichtigen in den amele taburis [Zwangsarbeitsbataillonen] und die Zahl der
Menschen berücksichtigt, die sich in die Berggebiete von Dersim zurückziehen
konnten.” (Kévorkian 2011, 422)

Kaza Çemişgezek

Nach den Statistiken des armenischen Patriarchats von Konstantinopel lebten am
Vorabend des Ersten Weltkriegs 4.494 Armenier in 22 Dörfern des kaza und
unterhielten 19 Kirchen, zwei Klöster und 17 Schulen für 729 Kinder. (Kévorkian 2011,
276) Zu Beginn des 20. Jahrhunderts gab es in der Bezirkshauptstadt Çemişgezek zwei
armenische Schulen, Mamikonian und Partian genannt, die etwa 200 Schüler
unterrichteten.

Am 1. Mai 1915 begannen in Çemişgezek Razzien nach Waffen in den armenischen
Schulen, den Geschäften des Basars und den Häusern von Beamten; einen Tag später
wurden etwa hundert Menschen verhaftet. Die Folterungen, denen sie ausgesetzt
waren, sollen grausamer gewesen sein als anderswo – einige Männer wurden an die
Wand genagelt – und dauerten bis zum 20. Juni, als der Kaymakam bekannt gab, dass



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 3 / 28

die Gefangenen nach Mezere, der Zwillingshauptstadt der Provinz, überführt werden
sollten, um dort vor Gericht gestellt zu werden.

Am 1. Juli 1915 verlas der Stadtausrufer von Çemişgezek den Deportationsbefehl. Am
nächsten Tag wurden tausend Armenier zur Abreise gezwungen; zuvor waren einige
Kinder und junge Frauen von türkischen Familien entführt worden. Der Konvoi
brauchte vier Tage, um Arapgir (armenisch Arabkir) zu erreichen, und drei Tage später
ging es weiter nach Elazığ. Obwohl diese Strecke normalerweise nur anderthalb Tage
dauert, dauerte sie diesmal drei Wochen, weil die Deportierten zu riesigen,
willkürlichen Umwegen gezwungen wurden. Von Mezere aus setzte der Konvoi seine
Reise über Hanlı Han nach Diyarbekir fort, wo die männlichen Deportierten im Alter
von 10 bis 15 und 40 bis 70 Jahren aus dem Konvoi genommen und in einer
Karawanserei untergebracht wurden. Als der Rest des Konvois Ergani [Argana] Maden
erreichte, sahen sie Hunderte von Leichen, die am Ufer des Euphrat verfaulten. Sechs
Wochen später erreichten sie Siverek, wo die Deportierten aus Çemişgezek
ausgeraubt und einige von ihnen massakriert wurden. In Urfa wurde der Konvoi in zwei
Teile geteilt, um jeweils nach Suruc und Rakka weiterzuziehen. Nachdem sie die
Durchgangslager Mumbuc und Bab passiert hatten, erreichten nur noch 150 Frauen
aus Çemişgezek das Durchgangslager in Aleppo.

Im kaza Çemişgezek war das Dorf Garmrig [Karmrik] besonders von der Waffensuche
betroffen, die dort am 19. Juni 1915 stattfand. Am 4. Juli 1915 wurden 200 Männer aus
Garmrig und den umliegenden Dörfern verhaftet und in den folgenden Tagen von
Gendarmen und Einheiten der Sonderorganisation hingerichtet; gleichzeitig wurden
alle Jungen unter zehn Jahren von ihren Familien getrennt. Am 5. Juli wurden die
Frauen von Garmrig in die Kirche gerufen, um ihr Eigentum zu registrieren, bevor sie
nach Urfa deportiert wurden. Am 10. Juli 1915 verließ der erste Konvoi von Frauen die
Dörfer des kaza Çemişgezek und erreichte am selben Abend das Ufer des Euphrat, wo
ihre Wachen ihnen die blutbefleckten Kleider ihrer ermordeten Ehemänner zeigten.
Die Konvois aus Çemişgezek vereinigten sich in Arapgir. “Einigen Dorfbewohnern aus
dem Kaza, insbesondere aus den nördlichen Dörfern, gelang die Flucht in die
kurdischen Gebiete, wo sie bis zum Frühjahr 1916 so gut es ging überlebten. Als die
russische Armee die Region unter ihre Kontrolle brachte, zogen sie weiter nach
Erzincan.” (Kévorkian 2011, 423)

Kaza Hozat

In den 1880er Jahren gab es in Hozat 150 Häuser, von denen 30 von Armeniern und
die übrigen von Kurden und Türken bewohnt waren. 1915 gab es bereits 864 Häuser
mit 8.640 armenischen Einwohnern und 324 Häuser mit 1.944 kurdischen Einwohnern



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 4 / 28

(ԽՈԶԱԹ (Khozat’). Die Daten des armenischen Patriarchats von Konstantinopel
weichen davon stark ab, fast um den Faktor 25: Demnach lebten am Vorabend des
Ersten Weltkriegs nur 2.299 Armenier in 16 Dörfern der Kaza Hozat, davon 350 im
Verwaltungszentrum Hozat mit einer Gesamtbevölkerung von “fast 1.000” (Kévorkian
2011, 423). Sie unterhielten 18 Kirchen (zwei davon, Surb Prkitsch / Heiliger Erlöser
und Surb Geworg / Heiliger Georg in der Stadt Hozat), elf Klöster und fünf Schulen für
150 Kinder. (Kévorkian 2011, 276) Im Verwaltungszentrum des kaza Hozat, der Stadt
Hozat, gab es ein College mit 70 bis 80 Schülern.

Ein Teil der armenischen Bevölkerung war einheimisch, der Rest stammte aus
Charberd (Harput; Elazığ), Arapgir, Akn (Eğin) und Çemişgezeg. Von den 1.835
Armeniern des kaza Medzkert (Mazgirt) lebte die Mehrheit von 1.200 in Hozat. Die
Armenier von Hozat waren im Handel, Handwerk, Ackerbau und Gartenbau tätig.
Einem offiziellen Bericht zufolge wurden 1.088 Armenier aus dem kaza Hozat
deportiert (Kévorkian 2011, 422). R. Kévorkian bezweifelt jedoch die offiziellen Zahlen
für die Deportationen aus diesem Kaza: “Angesichts der geografischen Lage des
Bezirks erscheint dies unwahrscheinlich. Es ist wahrscheinlicher, dass etwa die Hälfte
der Armenier der Stadt Verfolgungen zum Opfer fiel, während die andere Hälfte in die
Berge von Dersim fliehen konnte.” (Kévorkian 2011, 422)

Kaza Mazgirt / Mazgird / Mazkert / Մեձկերտ – Medzkert (“Große Festung”)

Nach den Statistiken des armenischen Patriarchats von Konstantinopel lebten vor dem
Ersten Weltkrieg 1.835 Armenier in neun Dörfern des kaza Mazgirt und unterhielten 14
Kirchen, 22 Klöster und zwei Schulen für 155 Kinder (Kévorkian 2011, 276). Die
Mehrheit der Armenier von Mazgirt – 1.200 – lebte jedoch im kaza Hozat, der Rest in
acht armenisch-alevitischen Dörfern: Lazvan, Dilan-Oğçe, Tamusdağ, Danaburan,
Şorda, Khosengyur/Khushdun, Pakh (Pax; türkisch Pah) und Çukur. In der Umgebung
dieser Dörfer befanden sich die Ruinen von 15 mittelalterlichen Klöstern.

Laut offiziellen Statistiken wurde die gesamte armenische Bevölkerung des kaza
deportiert, insgesamt 1.423 Menschen. R. Kévorkian vermutet auch in diesem Fall eine
starke Diskrepanz zwischen der Realität und den von den lokalen Beamten
vorgetäuschten “Erfolgen” der Deportation: “Vor allem scheint die Zahl den Eifer der
für die Deportation in diesem Gebiet Verantwortlichen zu belegen; ihnen ging es
zweifellos mehr darum, Istanbul zu beweisen, wie gut sie ihre Arbeit machten, als eine
genaue Volkszählung durchzuführen.” (Kévorkian 2011, 422)

Dersim, ein sicherer Zufluchtsort für Armenier?

Diese Frage wird im Allgemeinen bejaht. Zeitgenössische Beobachter und



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 5 / 28

Augenzeugen liefern jedoch differenziertere Darstellungen. Bis in die 1870er Jahre war
Dersim eine halbautonome Provinz des Osmanischen Reiches, bestehend aus einer
flachen Ebene und einer bewaldeten, fast 2.000 Meter hohen Bergkette. Während die
Ebene im Laufe des 19. Jahrhunderts zunehmend unter die Kontrolle des osmanischen
Staates geriet, konnten die Dersimis ihre Unabhängigkeit bis ins 20. Jahrhundert
hinein in ihrer fast unzugänglichen Bergfestung verteidigen.

Aus nicht-armenischen historischen Quellen wissen wir, dass ab dem 17. Jahrhundert
Armenier aus Bingöl, Sebastia (Sivas), Yerznka (Erzincan) und Charberd (Harput) vor
dem türkischen Druck flohen und in Dersim Zuflucht suchten, wo einige zum
Alevitentum konvertierten. “Schon lange vor den Massakern an den Armeniern
assimilierten sich viele lokale Armenier freiwillig und wurden zu alevitischen Kurden
(Molyneux-Seel 1914). Dies hat sowohl in den lokalen Zaza-Dialekten als auch im
Volksglauben Spuren hinterlassen.” (Bruinessen 1996, 4f., Fußnote 9)

Die Aussagen über die Beziehungen zwischen den Dersimer Aleviten und Armeniern,
insbesondere hinsichtlich des Verhaltens der Aleviten während des Völkermords von
1915, sind widersprüchlich. Im Allgemeinen werden ihre Beziehungen als
freundschaftlich angesehen, da die Mehrheit der alevitischen Dersimis weder den
Hamidiye-Kavallerie-Mordkommandos noch deren Nachfolgern, den Azadi-Milizen
(“Freiheit”, gegründet 1921), beitrat, noch sich am kemalistischen
Unabhängigkeitskrieg gegen die letzten einheimischen Christen beteiligte. Während
des Ersten Weltkriegs verdankten zwischen 10.000[i] und 40.000 (Virabian 2023)
armenische Deportierte aus Erzincan und anderen Orten wahrscheinlich ihr Leben der
Intervention der alevitischen Dersimis zu verdanken, auch wenn ihre Hilfe,
insbesondere zu Beginn der Deportation, meist eigennützig war: Alle Dersimis ließen
sich für ihre Fluchtbeihilfe großzügig bezahlen, zumal die Anwesenheit so vieler
Flüchtlinge in Dersim eine Hungersnot auslöste. (Gerçek 2006, 60)

Henry R. Riggs, ein amerikanischer Missionar, der in Harput (Elazığ) tätig war, schrieb
in seinen kurz nach den Ereignissen verfassten Memoiren über das florierende
Fluchtgeschäft in Dersim: “Nachdem die ersten geheimen und zaghaften Versuche
unternommen worden waren, fassten sowohl die Kurden als auch die Armenier Mut,
und das Geschäft wuchs rasch. Mit der zeitweiligen Wachsamkeit der Gendarmen
nahm der Verkehr zu und die Kosten sanken. Diejenigen, die anfangs so hohe
Summen bezahlt hatten, bereuten später, dass sie nicht gewartet hatten, bis der Preis
im Laufe der Zeit auf fünf Dollar pro Person gefallen war – und später wurden einige
kostenlos mitgenommen, als die Kurden überzeugt waren, dass diese tatsächlich
mittellos waren. Nach der Besetzung von Erzingian durch die Russen schlossen die
Armenier von Erzingian eine Art Vereinbarung mit den Kurden, wonach alle Flüchtlinge



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 6 / 28

aus dieser Stadt kostenlos transportiert werden sollten, was dazu führte, dass
praktisch alle Harput verließen und in ihre Heimatstadt zurückkehrten. (….) Während
des gesamten Zeitraums, über den ich schreibe, vom Sommer 1915 bis zum Frühjahr
1917, halfen die Dersim-Kurden aktiv und treu dabei, die Armenier nach Russland zu
transportieren.” (Riggs, 1996, 113, 116)

Die überwiegend positive Rolle, die die Stämme in Dersim vor und während des Ersten
Weltkriegs spielten, verschleiert manchmal die Tatsache, dass auch in Dersim
Armenier unter den willkürlichen, halbautonomen regionalen Stammesführern litten,
ohne dass der osmanische Staat eingriff, um seine christlichen Untertanen zu
schützen. Im Kaza Çarsancak (dem heutigen Akpazar, ehemals Peri zwischen Harput
und Tunceli) beispielsweise beschlagnahmten lokale “kurdische Gruppen” häufig
armenisches Eigentum. Einige der alevitischen Stämme, die als “Kurden” von Dersim
galten, beteiligten sich nicht an den Massakern an den Armeniern. (Yerevanian 1956,
65) Die Aussagen sind allerdings widersprüchlich: “Es ist jedoch nicht überflüssig
hinzuzufügen, dass viele Fälle zu einer Zeit registriert wurden, als eine Reihe
kurdischer und Zaza-Stämme aus Dersim mit den osmanischen Behörden
kollaborierten und sich an den Massakern an Armeniern und der Plünderung ihres
Eigentums beteiligten. Auch Zeugnisse über Verrat durch Zaza-Stämme von Dersim
sind erhalten geblieben.” (Virabian 2023)

Im Sommer 1918 betonte ein zeitgenössischer Beobachter, der im Osmanischen Reich
gedient hatte, der deutsche protestantische Pastor und Militärseelsorger Siegfried Graf
von Lüttichau, ebenfalls den ambivalenten Charakter von Dersim als Ort der Zuflucht
und Rettung: “Interessant ist, dass in dem Gebiet der Derssimkurden nicht nur die dort
bereits ansässigen, in einer Art Hörigkeitsverhältnis stehenden Armenier geschont
wurden, sondern dass gerade dieser Kurdenstamm, sicherlich nicht aus Liebe zu den
Christen, sondern aus Hass gegen die Türken, grosse Scharen von Armeniern durch
sein Gebiet sicher hindurch leitete und über die russische Grenze brachte. Allerdings
hat jetzt leider dieses Entgegenkommen aufgehört, seitdem die Derssimleute nicht
mehr die Russen als Deckung im Rücken haben und durch diplomatische, äusserst
kluge Massnahmen des letzten Kommandanten an der Kaukasusfront, Isset Pascha,
der türkischen Regierung wieder gefügig wurden. In dem Gefühl eigener Unsicherheit
und in der Angst vor den berüchtigten Strafexpeditionen, die früher gegen sie
unternommen wurden, liefern sie neuerdings auf Befehl der ottomanischen Regierung
alle Armenier aus, die sich noch bei ihnen versteckt halten. Das hat natürlich sofort
Hinrichtungen zur Folge. Etwa 500 Frauen und Kinder, die aus dem Derssimland
kamen, befinden sich in Mesere. Mit ihrer loyalen Haltung den Verfolgten gegenüber
stehen übrigens die Derssimleute nicht allein. In den wilden Gebirgen zwischen
Malatia und Urfa zum Beispiel herrschte lange Zeit ein kurdischer Räuberhauptmann



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 7 / 28

Boso, dem es ein Vergnügen war, wo er sie nur fassen konnte, türkische Offiziere und
Soldaten auszuziehen und auf diese Weise armenische Familien zu unterhalten.”
(Lüttichau 1918)

Stammesgesellschaft

Der Preis für die Rettung vieler Armenier vor der physischen Vernichtung war ihre
Unterwerfung unter das Stammessystem in Dersim. In Bergregionen wie Dersim, die
sich der Kontrolle der zentralen Staatsgewalt entzogen, spielen regionale
Besonderheiten eine bedeutende Rolle. In Dersim waren dies vor allem
Stammesstrukturen. Wahrscheinlich unter dem Einfluss des kurdischen
Stammeswesens bildeten sich auch in der armenischen Gesellschaft Dersims Clans
und Stämme, was für Armenier sonst ungewöhnlich ist. In seinem 1900 in Tiflis
veröffentlichten Reisebericht “Dersim” (Antranik 2017) berichtete der armenische
Autor Andranik Yeritsian über den armenischen Stamm der Mirakjan, der in Harmonie
mit den Aleviten des zentralen oder bergigen Dersim lebte. A. Yeritsian gibt die Zahl
der Mirakjan-Stammesangehörigen mit 8.000 an. Sie sprachen einen besonderen
Dialekt und gelten als Nachkommen der in der armenischen Geschichte berühmten
Adelsfamilie Mamikonjan. Zusammen mit den alevitischen Kızılbash (“Rotköpfen”)
galten sie traditionell als Hüter des Halvor-Heiligtums.

Der Stamm der Mirakjaner hatte dreitausend Mann unter Waffen, als sie an den
Kämpfen der Dersimis gegen die osmanische Armee teilnahmen. (Kévorkian 2011,
421) Als Reşid Pascha 1834 mit einer Streitmacht von 40.000 Mann vorrückte, spielten
die Mirakjaner eine herausragende Rolle bei der Verteidigung Dersims. “Diese
Bergbewohner, die ihren Lebensunterhalt fast ausschließlich mit Schafzucht sowie
Teppich- und Kelimherstellung bestritten, wurden 1915 teilweise ausgerottet, obwohl
eine Minderheit von ihnen in Dersim überlebte.” (Kévorkian, 2011, S. 421)

Aber nicht alle Einwohner von Dersim waren Stammesangehörige, weder unter den
christlichen Armeniern noch unter den muslimischen oder alevitischen Kurden und
Zazas. “Viele Bauern, keineswegs nur Armenier, sondern auch kurdische
Dorfbewohner, lebten als Untergebene (maraba) ihrer Grundherren in einem
persönlichen Abhängigkeitsverhältnis, das in vielerlei Hinsicht der Leibeigenschaft
nahekam, sie aber gleichzeitig auch unter den Schutz ihrer beys (Stammesführer oder
städtische Notabeln) stellte. Die Machtposition der Beys beruhte auf der Institution der
Steuerpacht. In einigen Fällen kontrollierten sie nicht nur einzelne Dörfer, sondern
ganze Regionen.” (Kévorkian, 2011, 421)

Der ambivalente Charakter des Stammes-Systems von Dersim kommt in den 72
Interviews, die Kazım Gündoğan mit alevisierten Nachkommen armenischer



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 8 / 28

Völkermordüberlebender geführt hat, deutlich zum Ausdruck. Die Armenier von
Dersim und diejenigen, die 1915 nach Dersim flohen, unterwarfen sich den lokalen
Grundherren (Aghas, türkisch Ağa) auf Kosten ihrer sozialen, wirtschaftlichen und
kulturellen Knechtschaft oder Abhängigkeit: Alevisierung oder Islamisierung bei
gleichzeitiger sprachlicher Assimilation und Dienstleistungen oder Steuern für ihre
Beschützer, die sie unter anderem nach eigenem Ermessen verheirateten.

Der Schutz, der den vom Tod bedrohten Menschen gewährt wurde, erfolgte, wie ihre
Nachkommen sehr deutlich erkannten, nicht aus Zuneigung, sondern aus
Eigeninteresse, denn Armenier waren nicht nur in Dersim geschätzte Handwerker und
Bauern. Aida (Ayten) Güneş, geboren 1960, sagt beispielsweise in ihrem Interview
über ihren Großvater: “Natürlich hat der Agha (Grundbesitzer oder Gutsherr) ihn nicht
freigelassen, sondern ihn verheiratet und ihn und seine Frau als Sklaven für sich
arbeiten lassen… Sie nahmen armenische Kinder unter ihren “Schutz”, beschützten
sie, adoptierten sie, aber gleichzeitig benutzten sie sie als Leibeigene; auch das ist
eine Tatsache … Tatsächlich adoptierten sie damals oft Kinder aus wohlhabenden
Familien, denn “je mehr Kinder aus wohlhabenden Familien man aufnimmt, desto
wohlhabender wird man in Zukunft sein”.[ii]

Musa Teyhani (geb. 1954) erwähnt in seinem Interview, dass sexuelle Übergriffe auf
armenische Frauen Teil dieses Leibeigenschaftssystems waren: “Zuerst vertrieben sie
die Armenier und versklavten den Rest (d. h. uns) … Sie hielten uns als Marabas, als
Sklaven, die sich um ihre Pferde, Ställe und Arbeit kümmerten … Nicht weil sie uns
mochten, sondern weil sie Arbeitskräfte brauchten … Es ist bitter, das zu sagen, aber
wenn die Aghas wollten, nahmen sie die Familien und Frauen der Marabas, benutzten
sie und gaben sie dann zurück oder ließen sie zurück … So hatten die Armenier nichts
…” (Gündoğan 2022, 364f.)

Şengül Gündoğdu Devletli erklärte: “Mein verstorbener Vater sagte immer traurig: ‘Wir
sind Leibeigene auf unserem eigenen Land geworden.’ Denn dieses Land gehörte einst
den Armeniern. Sie nahmen ihnen das Land weg, das ihnen gehörte. Sie kauften die
Felder der Armenier, also das Land ihrer Vorfahren. Es gab viele Landstreitigkeiten. In
diesen Angelegenheiten stand der Staat auf der Seite der Aleviten. Er war nicht in der
Lage, einen Armenier zu unterstützen …” (Gündoğan 2022, 272)

Gegenbewegungen entstanden erst mit den prokommunistischen und revolutionären
Bewegungen der 1970er Jahre, als insbesondere junge Menschen in Dersim das
Stammessystem als rückständig und repressiv erkannten und verurteilten. Der
Staatsstreich von 1980 beendete diese Entwicklung durch die politische Verfolgung
der Revolutionäre.



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 9 / 28

Deportationen von Kurden im Jahr 1916

Ähnlich wie unter der Herrschaft des despotischen Sultans Abdülhamit II. (reg.
1876-1909), den sie gestürzt hatten, behandelten die Jungtürken die Kurden
entsprechend ihrer Nützlichkeit für die antichristliche Politik des Regimes, ihrer
Zugehörigkeit zu den Stammesregimentern (ehemals Hamidiye) und ihrer
Zugehörigkeit zu heterodoxen muslimischen Sekten. Bereits im Juli 1915 verbreiteten
sich in Dersim Gerüchte, dass die osmanische Regierung die Kurden unmittelbar nach
ihrer anti-armenischen Kampagne ebenfalls vernichten würde. Innenminister “Talaat
ordnete sofort die Verbreitung von Gegenpropaganda an. Als die Dersimis ein Jahr
später tatsächlich deportiert wurden, sangen sie Klagelieder, beteten zu Gott um ihr
Überleben und beschuldigten die Deutschen, sie deportiert zu haben. Talaat ordnete
sofort die Verbreitung von Gegenpropaganda an. Als die Dersimis ein Jahr später
tatsächlich deportiert wurden, sangen sie Klagelieder, beteten zu Gott um ihr
Überleben und beschuldigten die Deutschen, sie deportiert zu haben.” (Üngör 2009,
223)

Der Historiker Hilmar Kaiser fasste die erste Phase der Deportation der Kurden wie
folgt zusammen: “Einige kurdische Stämme und Bauern schlossen sich bereitwillig den
osmanischen Truppen an, um die Armenier zu massakrieren. Andere, wie die Kurden
in Dersim, leisteten Widerstand und organisierten die Flucht der Armenier hinter die
russischen Linien. Als Reaktion darauf ordnete die osmanische Armee die Deportation
der Dersim-Kurden in die westlichen Provinzen an. Die Deportation der Dersim-Kurden
war jedoch kein Einzelfall. Bald darauf wurden ganze Stammesverbände wie die
→Hayderanli in die zentrale Hochebene Kleinasiens deportiert. Der Grund für diese
Deportation war nicht die Angst vor der vorrückenden russischen Armee. Der Grund
war das Ziel der osmanischen Regierung, diese kurdischen Muslime in die türkische
Bevölkerung zu assimilieren. (…) Die Kurden mussten aufhören, sich Kurden zu
nennen. Die Behörden versuchten auch, religiöse Unterschiede zu überwinden, wie
beispielsweise die Tatsache, dass viele Kurden einer bestimmten Form des Schiismus
angehörten. Die lokalen Behörden mussten genaue Angaben über das verfügbare
armenische Eigentum und die Fähigkeit bestimmter Bezirke, Kurden ‘aufzunehmen’,
machen. So nutzte das osmanische Innenministerium die Verwaltungseinheiten, die
zur Organisation der Ausrottung der Armenier eingerichtet worden waren, um die
Kurden zu assimilieren. Obwohl die Kurden im Allgemeinen nicht massakriert wurden,
starb ein großer Teil der Deportierten an Unterernährung und Krankheiten, da sie oft
durch dieselben Orte ziehen mussten, in denen kurz zuvor die Armenier ausgerottet
worden waren.” (Kaiser 2001)

In Dersim scheint bereits im Frühjahr 1916 die staatliche Absicht bestanden zu haben,



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 10 / 28

auch die alevitische Bevölkerung zu vernichten. Denn es wurde offenbar versucht,
2.000 Aleviten aus Dersim zu deportieren, die damals als “Kurden” bezeichnet
wurden. Der US-amerikanische Missionar Henry H. Riggs berichtet: “Ein erschütternder
Vorfall, der auf den Aufstand der Kurden in Dersim folgte, war der Versuch der
türkischen Regierung, diese Kurden zu terrorisieren, indem sie sie so behandelte, wie
sie zuvor die Armenier behandelt hatte. Die türkischen Beamten in Harput sagten: ‘Wir
werden keine Kurden in dieser Region zurücklassen, wir werden sie deportieren, so wie
wir die Armenier deportiert haben.’ Es schien unglaublich, dass die türkische
Regierung etwas so absolut Törichtes unternehmen sollte, aber eines Tages kamen
tatsächlich die deportierten Kurden. Eine erbärmliche Karawane von etwa zweitausend
Männern, Frauen und Kindern schlängelte sich in die Stadt. Es handelte sich um
Mitglieder eines Stammes, der sich den türkischen Angriffen widersetzt hatte, aber
besiegt worden war, und nun ins Exil geschickt wurde. Als sie durch die Stadt zogen,
wiederholten sich vor unseren Augen die Szenen, die wir während der Deportation der
Armenier so oft gesehen hatten. Mehrere Frauen, die mehrere Tage gereist waren und
endlich Harput erreicht hatten, legten sich auf die Straße und konnten nicht mehr
weitergehen.

Das kleine Baby, das eine von ihnen geboren hatte, bevor sie auf der Straße von
Harput starb, wurde zu uns gebracht und unserer Obhut überlassen. Soweit ich weiß,
lebt es noch immer bei einer freundlichen armenischen Exilantin, die das Kind als ihr
eigenes angenommen hat. Mehrere andere starben, ohne dass sich jemand um sie
kümmerte, außer den armenischen Exilanten.” (Riggs 1996, 183)

“Zu unserer großen Überraschung sahen wir jedoch am nächsten Morgen dieselbe
Karawane auf einer anderen Straße zurückkehren und über den Hügel zurück in ihr
Heimatland ziehen. Das war das letzte Mal, dass wir etwas von der Deportation der
Kurden sahen. Die damals gängige Erklärung war wahrscheinlich richtig, dass sich die
kurdischen Stämme, die durch ihre eigenen Fehden gespalten waren, als sie von
dieser grausamen Vorgehensweise der türkischen Regierung hörten, ausnahmsweise
einmal in ihrem Leben vereinigten und dem Gouverneur eine absolut geeinte Front
präsentierten. Gesandte der Kurden sollen die Botschaft überbracht haben, dass,
wenn diese zweitausend Verbannten nicht sofort zurückkehren würden, die gesamte
vereinte Bevölkerung von Dersim über Harput herfallen und die Stadt niederbrennen
würde.” (Riggs, 1996, 184)

Andere Gebiete hatten weniger Glück. Ab Frühjahr 1916 wurden rund 300.000 Kurden
aus den Provinzen Erzurum und Bitlis zunächst in die Region Urfa (Nordmesopotamien)
und westwärts nach Ayntap und Maraş deportiert; in einer zweiten Phase trieb man die
kurdischen Deportierten auf das Plateau des Konya-Hochlands. Der deutsch-



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 11 / 28

schweizerische Missionar Jacob Künzler (1871-1949), Augenzeuge der ersten Phase
der Deportationen, kam in seinen Memoiren Im Land des Blutes und der Tränen (1921)
zu folgendem Schluss: ” Es war die Absicht der Jungtürken, diese kurdischen Elemente
nicht mehr in ihre angestammte Heimat zurückzulassen. Sie sollten in Inneranatolien
nach und nach im Türkentume aufgehen.

Die Behandlung dieser Kurden auf ihrem Deportationszuge unterschied sich von
derjenigen der Armenier sehr wesentlich. Es geschah ihnen auf dem Wege kein Leid,
niemand durfte sie plagen. Aber das Furchtbarste war, dass die Deportation mitten im
Winter erfolgte. Kam so ein Kurdenzug abends in einem Türkendorfe an, so schlossen
die Einwohner aus Angst vor ihnen schnell ihre Haustüren zu. So mussten die Armen
die Winternacht unter Regen und Schnee draußen verbringen.” (Künzler 1921, 79f.)

Das Ziel der Zerstreuung der kurdischen Bevölkerung war ihre Assimilation im
Interesse des allgemeinen Türkifizierungsprogramms. Zu diesem Zweck wurden
Stammesführer und geistliche Führer auf Anordnung des türkischen Innenministeriums
von ihren Anhängern getrennt und in kleiner Zahl in rein türkischen Dörfern
angesiedelt. Gleichzeitig richtete sich die demografische Zerstreuung gegen
heterodoxe Glaubensrichtungen, d. h. gegen Aleviten und Anhänger des Raa Haq
sowie gegen Jasiden.

1937/38: Tertelê – Der Tag des Jüngsten Gerichts

Motivbewertung

In der Forschung gibt es unterschiedliche, aber sich nicht unbedingt gegenseitig
ausschließende Ansichten über die Motive, die die Regierung der Republik Türkei dazu
veranlassten, nach mehr als zehnjähriger Vorbereitung einen Großteil der Bevölkerung
von Dersim zu vernichten und zu vertreiben.

Durchsetzung staatlicher Kontrolle: Seit Jahrhunderten hatte sich das halbautonome
Dersim erfolgreich gegen die zentrale Staatsmacht in Konstantinopel und später in
Ankara gewehrt, keine Steuern gezahlt, keinen Militärdienst geleistet und sich auch in
den ersten Jahren der Republik Türkei deren Assimilationspolitik widersetzt.

Rassismus: Die Gründerväter der Republik Türkei hielten an einer völkischen Ideologie
fest, die die türkische “Rasse” als Herrenrasse darstellte. Bereits 1925 hatte
Regierungschef Ismet Inönü die Hierarchie zwischen Türken und Nicht-Türken
definiert: “Wir sind offen nationalistisch. Der Nationalismus ist das Einzige, was uns
zusammenhält. Kein anderes [ethnisches] Element außer der türkischen Mehrheit
sollte Einfluss haben. Wir werden diejenigen, die in unserem Land leben, um jeden



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 12 / 28

Preis türkisieren und diejenigen vernichten, die sich gegen die Türken und das
Türkentum auflehnen.” (Bruinessen 1994, 150)

Im September 1930 drohte Justizminister Mahmut Esat den Nichttürken der Republik
mit Versklavung: “Die Türken sind die einzigen Herren dieses Landes, seine einzigen
Eigentümer. Diejenigen, die nicht rein türkischer Herkunft sind, haben nur ein Recht,
nämlich das, Diener und Sklaven zu sein. Mögen Freunde und Feinde und sogar die
Berge diese Wahrheit kennen!”(Bruinessen 1994, 170)

“Modernisierung” und “Zivilisation”: Da der kurdische Tribalismus als rückständig,
vormodern, “feudal” und barbarisch galt, musste er als angeblich fortschrittshemmend
bekämpft und unterdrückt werden. Ähnliche Entwicklungen fanden zur selben Zeit in
der sowjetischen Bevölkerungspolitik gegenüber den Ureinwohnern Sibiriens und des
Polarkreises statt, die zwangsweise angesiedelt wurden, weil Nomadentum und
Tribalismus als fortschrittshemmend galten.

Fortsetzung des Völkermords an den Armeniern: Einige Forscher sehen im Tertelê
auch eine Fortsetzung des Völkermords an den Armeniern. Die französischen
Korrespondenten Laure Marchand und Guillaume Perrier vermuten, dass die
Kampagne von 1938 in Dersim darauf abzielte, das zu vollenden, was 1915
gescheitert war, nämlich die vollständige Ausrottung der Armenier in der Region;
gleichzeitig sollte die alevitische Bevölkerung von Zentral-Dersim dafür bestraft
werden, dass sie 25 Jahre zuvor Armenier aufgenommen und geschützt hatte. 1938
durchsuchten türkische Soldaten einige Dörfer nach unbeschnittenen Kindern.
(Marchand & Perrier, 64). Darüber hinaus entging den türkischen Behörden nicht, dass
viele alevitische Dersimis von Armeniern abstammten und in den meisten Fällen
armenische Vorfahren mütterlicherseits hatten. Nach Aussagen von Überlebenden ist
es wahrscheinlich, dass alevitische Armenier überproportional von Massakern und
Deportationen betroffen waren.

Tertelê als letzter Teil der Auslöschung der kurdischen Nation: Trotz ihrer autonomen
Identität fielen die Dersimis der kemalistischen Politik gegen die Kurden zum Opfer:
Der “Nationalpakt” (Misak-i Milli), der einst das Bündnis zwischen den Kemalisten und
den kurdischen Stämmen während ihrer Kämpfe gegen die alliierten Siegermächte
und die verbliebenen osmanischen Christen gesichert hatte, zerfiel, nachdem sich die
Führung des türkischen republikanischen Einparteienstaates für einen einheitlichen,
säkularen und ethno-nationalistischen Staat entschieden hatte. Die zunehmende
Benachteiligung und Marginalisierung der Kurden als zweitgrößte Nation in diesem
Staat führte 1925 und 1928 zu regionalen Aufständen, die brutal niedergeschlagen
wurden. Obwohl diese Aufstände die Existenz des türkischen Staates nicht bedrohten,



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 13 / 28

dienten sie als Vorwand für eine Politik der Assimilation und Zwangsumsiedlung.

In der kurdischen Geschichtsschreibung wird der Völkermord von Dersim regelmäßig
als Teil und Beweis für die Verfolgung und Unterdrückung der gesamten kurdischen
Nationalbewegung angeführt. In einem Bericht vom 27. September 1938 verglich der
britische Konsul in Trabzon die Völkermordereignisse in Dersim mit dem Massenmord
an den osmanischen Armeniern von 1915/16 und kam zu dem Schluss:

“Tausende Kurden, darunter Frauen und Kinder, wurden getötet; andere, meist Kinder,
wurden in den Euphrat geworfen; während Tausende andere in weniger feindseligen
Gebieten, denen zuvor ihr Vieh und andere Besitztümer weggenommen worden
waren, in Vilayets (Provinzen) in Zentralanatolien deportiert wurden. Nun wird
behauptet, dass es in der Türkei keine kurdische Frage mehr gibt.” (Bruinessen 1994,
141)

Durchführung

Zwischen 1926 und 1934 diskutierten türkische Politiker und Beamte, wie die
Bevölkerung von Dersim “zivilisiert” oder bestraft werden sollte: durch “Umerziehung”
(Assimilation) oder Ausrottung. Angesichts des Widerstandsgeistes der Dersimis
entmenschlichte der türkische Abgeordnete Hamdi, ein Inspektor des
Innenministeriums, in seinem Bericht vom 2. Februar 1926 die Bevölkerung von
Dersim und schrieb: “Dersim ist ein Geschwür für die Regierung der Republik. Es ist
für das Wohl des Vaterlandes absolut notwendig, endgültige Maßnahmen gegen dieses
Geschwür zu ergreifen. (…) Versuche, sie [die Einwohner von Dersim] zur
Niederlassung zu bewegen oder sie sogar zu zivilisieren und zu erziehen, sind nichts
als Wunschträume” (Küpeli 2024, 196). Präsident Mustafa Kemal formulierte die
Absicht der Ausrottung ebenfalls in einer pseudomedizinischen Rhetorik, die der zuvor
von den jungtürkischen Ideologen des Völkermords verwendeten ähnelte: “Um diese
Wunde, dieses schreckliche Geschwür an der Wurzel zu bekämpfen, müssen wir alles
tun – egal, was es kostet.” (Çelik 2024, 216)

Andere Beamte empfahlen Umerziehungsmaßnahmen, d. h. Assimilation, die
dauerhafte Verbannung der kurdischen Stammesführer und militärische Operationen.
Innenminister Şükrü Kaya, der bereits unter dem Regime der Jungtürken die Direktion
für die Ansiedlung von Stämmen und Einwanderern (IAMM) geleitet hatte und somit
für die Deportation der Armenier verantwortlich war, fasste die Maßnahmen gegen
Dersim in seinem Bericht vom 18. November 1931 wie folgt zusammen: ” (A)
Entwaffnung, (B) Entfernung der Stammesführer und ihrer Nachfolger aus Dersim; (C)
Umsiedlung der Bauern in der Region oder anderswo. Dies kann auch ohne
militärische Operation erfolgen.” (Küpeli, 2024, 189)



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 14 / 28

Als Reaktion auf kurdische Aufstände seit den 1920er Jahren verabschiedete die
Nationalversammlung am 14. Juni 1934 ein Umsiedlungsgesetz zur Assimilation oder
“Türkisierung”, das am 21. Juni 1934 in Kraft trat und die kurdische Sprache in der
Öffentlichkeit verbot und die Ansiedlung von Türken in der kurdischen Region
anordnete. (Üngör 2011, 148)

Das Umsiedlungsgesetz sah die landesweite Türkisierung durch die demografische
Zerstreuung nicht-türkischer Mehrheitsgebiete oder deren vollständige Entvölkerung
aus “gesundheitlichen, wirtschaftlichen, kulturellen, militärischen und
sicherheitspolitischen Gründen” vor. Artikel 1 besagt: “Um die
Bevölkerungskonzentration nicht-türkischsprachiger Menschen zu verhindern und die
bestehende aufzulösen, ist es notwendig, ein Verbot innerhalb des Landes
durchzuführen.” (Eggers 2008, 8) Artikel 9 sah vor: “Zigeuner und nichttürkische
Nomadenstämme, die die türkische Staatsangehörigkeit besitzen, werden in Regionen
mit starker türkischer Kultur angesiedelt, jedoch nur in kleinen Gruppen. Wenn es die
Sicherheit des Landes erfordert, können sie aus der Türkei ausgewiesen werden.”
(Aslan & Bozay 2000, 38)

Im selben Jahr wurde Dersim offiziell in Tunceli umbenannt – nicht einmal ein
Ortsname sollte die Menschen an diese Region erinnern. Die neue Verwaltungseinheit
(7.774 Quadratkilometer) war erheblich kleiner als der vorherige Bezirk (sancak). Es
folgte 1935 das Tunceli-Gesetz (Tunceli Kanunu), das die militärische Präsenz in
Dersim verstärkte und eine Militärdiktatur über Zentral-Dersim verhängte. Darüber
hinaus wurde der Ausnahmezustand ausgerufen, der erst 1948 aufgehoben wurde.

1936 wurde Dersim unter Militärverwaltung gestellt, um es zu “zivilisieren”. Als im
März 1937 Telefonleitungen gekappt und eine Holzbrücke niedergebrannt wurden,
diente dies als trivialer Vorwand für eine massive militärische Strafexpedition. In
einem geheimen Beschluss des Ministerrats vom 4. Mai 1937 hieß es, das Ziel sei eine
“endgültige Lösung”, denn die Armee solle “diejenigen, die Waffen benutzt hatten
oder benutzten, ein für alle Mal vor Ort unschädlich machen, ihre Dörfer vollständig
zerstören und ihre Familien entfernen”. Da praktisch jeder Mann in Dersim eine Waffe
trug, kam diese Formulierung einem allgemeinen Befehl zum Töten gleich, obwohl nur
fünf von insgesamt etwa hundert Stämmen überhaupt Widerstand gegen die
militärische Strafexpedition leisteten.

Am 4. Mai 1937 beschloss der türkische Ministerrat die Durchführung der Operation
Bestrafung und Deportation aus Dersim, die noch am selben Tag begann und in vier
Phasen bis September 1938 durchgeführt wurde. Es half nichts, dass sich der
Stammesführer und Pir Sey(it; Seyid) Rıza (*1862 in Derê Arí, Bezirk Lirtik/Ovacık;



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 15 / 28

†1937) sich am 10. September 1937 freiwillig der Gendarmerie von Erzincan stellte,
um die Militäroperationen zu beenden. Er und sechs weitere mutmaßliche Rebellen
wurden am 15. November 1937 zum Tode verurteilt und noch in derselben Nacht in
Elazığ gehängt, darunter auch Rızas minderjähriger Sohn Resik Hüseyin. İhsan Sabri
Çağlayangi, der als junger Beamter das Schnellverfahren gegen Sey Rıza und seine
Mitangeklagten organisiert hatte und später Außenminister der Türkei wurde, hielt die
letzten Worte von Sey Rıza fest, bevor dieser sich die Schlinge um den Hals legte: “Wir
sind Kinder von Karbala [Kerbela]. Wir haben nichts Unrechtes getan. Es ist eine
Schande. Es ist grausam. Es ist Mord.” (Çağlayangil 1990, 47f.) Diese Aussage
beweist, dass sich Sey Rıza in der Tradition der alevitischen Märtyrer sah.

Ende März 1938 beschloss die Regierung, die Militäroperation in Dersim fortzusetzen,
mit dem Ziel, “die verbleibenden Gegner von 1937 zu verfolgen, Deserteure zu jagen,
weiterhin Waffen zu beschlagnahmen und 2.000 bis 5.000 verdächtige Personen aus
Tunceli zu deportieren. (…) Die neue Militäroperation begann im Juni 1938.” (Küpeli
2024, 196)

Die vernichtende Militäroperation bestand aus Luftangriffen, die zahlreiche Dörfer in
Schutt und Asche legten und Wohngebiete zerstörten. Das Militärpersonal vernichtete
brutal und wahllos ganze Dörfer und tötete unterschiedslos Männer, Frauen und
Kinder. Viele der unbewaffneten Frauen und Kinder starben in einem regelrechten
Holocaust[iii][24]: Sie wurden in Höhlen oder Scheunen lebendig verbrannt. Um die
Lebensgrundlage der ohnehin schon armen Region zu zerstören, wurde das Vieh
geschlachtet und das Eigentum vieler Dersimis beschlagnahmt.

Der Tierarzt, Aktivist der kurdischen Nationalbewegung und Berater von Sey Rıza, Dr.
Mehmet Nurî Dersimî (*1893 in Axzonike; †22. August 1973 in Aleppo), der aus Dersim
stammte, hatte bereits 1915 die Massaker an den Armeniern in der Kemah-Schlucht
bei Erzincan miterlebt und verlor zahlreiche Verwandte beim Völkermord an den
Dersimis 1937/38. Dersimî berichtete, dass sich die Frauen und Kinder jener Stämme,
deren Männer gegen die Armee kämpften, in Höhlen versteckten:

“Tausende dieser Frauen und Kinder kamen ums Leben, weil die Armee die
Höhleneingänge zugemauert hatte. Diese Höhlen sind auf den Militärkarten der Region
mit Nummern gekennzeichnet. An den Eingängen anderer Höhlen legte das Militär
Feuer, um die Menschen darin zu ersticken. Jeder, der versuchte, aus den Höhlen zu
fliehen, wurde mit Bajonetten niedergestreckt. Ein großer Teil der Frauen und Kinder
der Stämme Kureyşan und Bakhtiyar sprang lieber von den hohen Klippen in die
Schluchten von Munzur und Partschik, als in die Hände der Türken zu fallen. (…) Weil
die Kirgans den Türken vertrauten, wurden sie ausgerottet. Ihre Häuptlinge wurden

https://www.aleviansiklopedisi.com/en/madde-x/dersim-genocides-1914-18-1937-38-5755/#endnote-24


Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 16 / 28

gefoltert und anschließend erschossen. Alle, die zu fliehen versuchten oder bei der
Armee Zuflucht suchten, wurden zusammengetrieben. Die Männer wurden auf der
Stelle erschossen, die Frauen und Kinder wurden in Scheunen eingesperrt und in
Brand gesteckt.” (Dersimî 1952, 286f.)

Die Stämme der Karabal, Ferhad (Ferhat) und Pilwank (Pilvenk), die sich ergeben
hatten, wurden dennoch vernichtet. Auch die Frauen und Kinder dieser Stämme
wurden in Scheunen lebendig verbrannt. Selbst Mitglieder von Stämmen, die der
Regierung stets treu ergeben waren, wie die Pilwank und Asagı Abbas, wurden
erschossen. Im Dorf Irgan (Ergen, Erğan) wurden Frauen und Mädchen
zusammengetrieben, mit Benzin übergossen und in Brand gesteckt.

Chetsch, das Hauptdorf des Stammes von Scheich Mehmet, der sich ebenfalls ergeben
hatte, wurde nachts angegriffen und alle Einwohner wurden mit Maschinengewehren
und Artilleriefeuer getötet. Die Einwohner der Kleinstadt Hozat und alle Mitglieder des
Karaca-Stammes wurden in der Nähe eines Militärlagers außerhalb von Hozat mit
Maschinengewehren erschossen.

Gegen Ende des Sommers 1938 wurden die Hormekan, Kureyşan und Alan aus dem
Bezirk Nazımiye und Teile der Bamasuran aus Mazgirt vernichtet und ihre Leichen
verbrannt. Selbst junge Rekruten aus Dersim, die ihren Militärdienst in der türkischen
Armee leisteten, wurden erschossen.

Deportation und Verbannung

Wie schon in der Zeit vor dem Ersten Weltkrieg organisierte das Innenministerium
1937/38 die Zwangsumsiedlung der Bevölkerung Dersims, soweit sie die
Vernichtungsaktionen des Militärs überlebt hatte. Wie bereits 1915, insbesondere in
der Provinz Adana, erfolgte die Deportation per Bahn, in Güter- und Viehwaggons.
“Während der mehrtägigen Zugfahrten blieben die Waggons verschlossen, sodass die
Menschen keinen Zugang zu sanitären Einrichtungen hatten. Es ist nicht bekannt, wie
viele Menschen unter diesen unhygienischen Bedingungen während der Deportationen
erkrankten oder starben.” (Küpeli 2024, 207)

Die Orte der Verbannung lagen in den westlichen Provinzen, wo die Deportierten auf
die Dörfer verteilt wurden, damit sie innerhalb ihrer Gemeinschaften so wenig Kontakt
wie möglich hatten. Deportierte armenischer Abstammung, die noch nicht islamisiert
oder alevitisiert waren, wurden gezwungen, islamische Vornamen und türkische
Familiennamen anzunehmen, Koranunterricht zu besuchen und sich beschneiden zu
lassen. Erst 1947 wurde das Exil aufgehoben und die Rückkehr nach Dersim oder an
andere Orte erlaubt. Den deportierten kurdischen und armenischen Kindern war es



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 17 / 28

nicht gestattet, ihre Muttersprachen – Kırmancki oder Zazaki, Armenisch – zu
sprechen, geschweige denn in der Schule zu lernen. Die Armenier oder
armenischstämmigen Aleviten aus Dersim gaben ihre armenische Muttersprache
zugunsten des Türkischen auf, womit eines der Hauptziele der Assimilationspolitik
erreicht war.

Gewaltsame Überführung von Kindern

Die Völkermordkonvention der Vereinten Nationen definiert fünf Straftaten als
Völkermord:

“Artikel II

In dieser Konvention bedeutet Völkermord jede der folgenden Handlungen, die in der
Absicht begangen wird, eine nationale, ethnische, rassische oder religiöse Gruppe als
solche ganz oder teilweise zu zerstören: (a) Tötung von Mitgliedern der Gruppe; (b)
Verursachung von schwerem körperlichem oder seelischem Schaden an Mitgliedern
der Gruppe; (c) vorsätzliche Auferlegung von Lebensbedingungen für die Gruppe, die
auf ihre vollständige oder teilweise physische Zerstörung abzielen; (d) Maßnahmen,
die darauf abzielen, Geburten innerhalb der Gruppe zu verhindern; (e) gewaltsame
Überführung von Kindern der Gruppe in eine andere Gruppe.”[iv]

Mit Ausnahme der Geburtenverhinderung wurden alle anderen vier Völkermorddelikte
gegen die Bevölkerung von Dersim begangen. Der Rechtsexperte H. Celik
argumentiert, dass auch in Dersim Geburtenkontrolle praktiziert wurde, da
traumatisierte Vergewaltigungsopfer nicht mehr in der Lage seien, Kinder zu gebären.
(Çelik 2004, 233)

Seit 2005 suchen Nezahat und Kazım Gündoğan, die selbst aus alevitischen Familien
in Dersim stammen, nach Mädchen aus Dersim, die entführt wurden und aus ihrer
Heimat verschwunden sind. In einem Vortrag im Rahmen der Reihe Geschlecht,
Gewalt, Völkermord: Frauen im Völkermord im November 2019 in Berlin berichtete die
Regisseurin Nezahat Gündoğan im November 2019 in Berlin:

“Wir begannen 2005 mit Augenzeugen der Massaker von Dersim Interviews zu führen.
Wir hörten von diesen Augenzeugen sowie ihren Kindern, dass tausende Frauen,
Kinder und alte Menschen in Wälder und Höhlen flüchteten, um sich vor den
militärischen Operationen zu retten. Es wurden uns so viele Geschichten erzählt: über
die Ermordeten, über Frauen und Mädchen, die Selbstmord begingen, um einer
Vergewaltigung zu entkommen, über Familien, die ihre Kinder auf der Flucht nicht
schützen konnten und zurücklassen mussten, über Frauen, die ihre Kinder ersticken



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 18 / 28

oder ertränken mussten, damit ihr Versteck nicht entdeckt wurde. Dass unter solchen
Umständen Kinder verloren gingen oder Kinder, deren Familien getötet wurden, in
staatliche Obhut kamen, erschien sehr plausibel. Je intensiver wir uns mit den
Erlebnissen der Frauen und Kinder beschäftigten, desto klarer wurde uns jedoch, dass
die Wegnahme der Mädchen durch das türkische Militär fester Bestandteil der
erbarmungslosen Türkisierungs- und Islamisierungspolitik war.

Wir haben uns Beispiele von politischen, ideologischen und ethnischen
Assimilationsmaßnahmen angeschaut, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts gegen
Kinder in verschiedenen Regionen der Welt angewendet wurden, und festgestellt, dass
Kinder in Australien, Südamerika und Deutschland ähnlichen Maßnahmen ausgesetzt
wurden wie armenische und griechische Kinder im Osmanischen Reich.

Im Rahmen unserer Recherchen zu dem Projekt ‘Die verschwundenen Mädchen von
Dersim’ haben wir zwischen 2007-2010 in ca. 30 Provinzen der Türkei Interviews mit
Zeitzeugen oder ihren Angehörigen geführt und die Geschichten von 72 Betroffenen
aufgezeichnet. Von diesen haben 42 Frauen ihre Familien wiedergefunden, 30 Frauen
wurden immer noch von ihren Familien gesucht oder suchten selbst nach ihren
Familien. Mit 10 der 42 Frauen, die ihre Familien wiedergefunden hatten, habe wir
persönlich gesprochen, 14 von ihnen haben unseren Interviewanfrage direkt oder
indirekt abgelehnt, 18 Frauen lebten nicht mehr. Die Eltern von 20 der 72 Frauen
wurden während der militärischen Operationen getötet, die Eltern der restlichen 52
Frauen waren zu der Zeit noch am Leben. Auch wenn wir keine genauen Zahlen
angeben können, können wir davon ausgehen, dass hunderte von Mädchen ihren
Familien weggenommen wurden. Das Alter dieser Mädchen betrug zwischen 3 und 14
Jahren, die meisten von ihnen waren zwischen 5 und 10 Jahre alt.

Gemeinsam ist ihnen allen, dass sie sich in einer Entwicklungsphase befanden, in der
sie noch dabei waren sich selbst, ihr Umfeld, ihre Kultur und ihre Sprache zu
entdecken und das kollektive Gedächtnis ihrer Gemeinschaft noch nicht verinnerlicht
hatten. Kurz gesagt, ihre Identität war im Entstehen und noch ungefestigt. Somit
waren sie in einem Alter, in dem man sie ohne große Schwierigkeiten ihren Familien
und ihrer Heimat entreißen und assimilieren konnte.

Ein anderer Punkt, der uns auffiel, war die soziale Stellung der Familien, denen die
Mädchen übergeben wurden. Es waren Familien, die der mittleren oder oberen Schicht
der türkischen Gesellschaft angehörten. Das war sicherlich kein Zufall, denn sowohl
das gute Verhältnis der mittleren und oberen Schichten zu den politischen Kadern des
Regimes, als auch ihre Unterstützung des Modernisierungsprojekts ließ diese Familien
für die staatlichen Behörden vertrauenswürdig und zuverlässig erscheinen. Im Laufe



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 19 / 28

unserer Recherchen stellten wir fest, dass während der Massaker nicht nur
Erwachsene, sondern auch Kinder, d.h. Jungen und Mädchen gleichermaßen getötet
wurden. Die überlebenden Jungen und Mädchen aber wurden unterschiedlich
behandelt. Einige der Mädchen steckte man in Sammellager in Erzincan und Elazığ, wo
die ‘gesunden und schönen’ von Offizieren aussortiert wurden. Die Mädchen, die als
‘krank und hässlich’ betrachtet wurden, setzte man in Züge und verteilte sie auf der
Strecke an jeder Station an Honoratioren und Staatsbeamte. Der weibliche Körper war
also Gegenstand einer Selektion, wobei Anzeichen für Fruchtbarkeit und Weiblichkeit
bei der ‘Auswahl’ eine entscheidende Rolle spielten. Die Waisenjungen aber kamen ins
Waisenhaus. 5 Unsere Bemühungen, die verschwundenen Mädchen zu finden und ihre
Lebensgeschichten zu dokumentieren, gehen weiter.” (Gündoğan 2019, 3-5)

Opferzahlen

Offiziellen Angaben zufolge starben 13.806 von insgesamt 65.000 bis 100.000
Einwohnern. Kurdische und unabhängige Schätzungen gehen jedoch von 50.000 bis
70.000 Todesopfern aus (z.B. Ates & Sido, 2007). Hans-Lukas Kieser, ein Schweizer
Historiker für osmanische und nachosmanische Zeit, hält dagegen, gestützt auf David
McDowall (McDowall 2000, 2009) schon die Annahme einer Opferzahl von 40.000 für
unwahrscheinlich (Kieser 2011). Ende 1938 gab das türkische Innenministerium
bekannt, dass bereits 11.683 Menschen aus Dersim deportiert wurden und die
Deportation von weiteren 2.000 Personen geplant sei (Küpeli 2024, 208). In ihrem
Vortrag (Berlin, November 2019) stellte Nezahat Gündoğan folgende Ergebnisse ihrer
Forschung vor: “Die genaue Zahl der Getöteten und aus Dersim Deportierten ist nicht
bekannt. Jedoch erklärte 2011 der damalige Ministerpräsident Recep Tayyip Erdoğan,
dass offiziellen Dokumenten zufolge in den Jahren 1937-1938 13.806 Menschen
getötet und 11.683 Menschen in die Westtürkei zwangsumgesiedelt wurden. Unseren
Recherchen zufolge ist die Zahl der Ermordeten zwei bis drei Mal höher als offiziell
angegeben und die Zahl der Deportierten liegt bei ca. 20.000.” (Gündoğan 2019, 3)

Eine statistisch exakte Berechnung ist kaum möglich, da die Bevölkerungsstatistiken
für die Region Dersim insgesamt unzuverlässig sind und insbesondere die Zahl der
Opfer während der Vernichtungsaktionen 1937 und 1938 uneinheitlich gezählt wurde.

Historische Kontinuität der Vernichtungsmaßnahmen

Die während des Ersten Weltkriegs und 1937/38 begangenen Staatsverbrechen stehen
in Zusammenhang miteinander, vermutlich weil die strafrechtliche Ahndung der von
der C.U.P. begangenen Verbrechen nur sehr eingeschränkt erfolgreich war. Dies dürfte
die Ansicht bestärkt haben, dass Deportationen und Massaker geeignete Mittel zur
Lösung realer oder vermeintlicher innenpolitischer Probleme seien. Die Methoden, die



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 20 / 28

sich im Völkermord von Dersim an kurdischsprachigen Aleviten und Menschen
armenischer Abstammung wiederholten, waren im Einzelnen:

– Elitizid (Verhaftung und Ermordung der intellektuellen und spirituellen Führung zu
Beginn des Völkermords)

– Massaker

– Deportation

– Zwangsarbeit

– Verbannung

– Zwangsverschleppung von Kindern

– Zwangsislamisierung

– Vernachlässigung und gezielte Zerstörung des architektonischen, insbesondere des
sakralen, kulturellen Erbes.

Es gab jedoch auch wesentliche Unterschiede. In Dersim wurden erstmals Bomben aus
Flugzeugen auf die Verstecke von Widerstandskämpfern – offiziell als “Banditen”
bezeichnet – und auf Zivilisten abgeworfen.

Mustafa Kemals Adoptivtochter Sabiha Gökςen, die erste Kampfpilotin der türkischen
Luftwaffe und eine Waise aus den Jahren des Völkermords im Weltkrieg, zeichnete sich
während der Bombardierungen aus. “Als prominente Bomberpilotin war Sabiha
Gökçen 1938 an der wahllosen Vernichtung der Bevölkerung im Rahmen der staatlich
geförderten Verbrechen in Dersim beteiligt. Für ihre angeblichen Verdienste wurde sie
anschließend als Nationalheldin gefeiert, wobei ihre tatsächlichen Aktivitäten und die
Gründe und Ziele der Militäroperation geheim gehalten wurden.” (Törne 2019, 46)

Es ist bitterer Zynismus, dass ausgerechnet eine Frau armenischer Abstammung eine
Region beschoss, der so viele ihrer Landsleute ihr Leben verdankten. Im Gegensatz
zum Völkermord an den Armeniern, der hauptsächlich von irregulären Streitkräften
(Teşkilat-ı Mahsusa – “Sonderorganisation”) und weiten Teilen der muslimischen
Zivilbevölkerung begangen wurde, beschränkte sich der Kreis der Täter in Dersim
1938 auf die nationalen Streitkräfte. In dieser Hinsicht ist der Völkermord von Dersim
ein eindeutiges und ausschließliches Staatsverbrechen, das gleichzeitig eine religiöse
Dimension besitzt: den jahrhundertealten Konflikt zwischen Schiismus oder Alevismus
und Sunnismus.



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 21 / 28

Orte des Verbrechens

Ağveran
Akreg
Ali Boğaz
Arê Ali Begu
Arê Çê Ziyay
Aveşi
Awge
Axpar – Akpınar
Baleşer
Bırdo Çelemuriye
Bırrê Bızeke
Bozan
Cırnunê Beski
Çala Heru
Çala Nizamu
Çala Qıçkeku (Kırmela Qırğu)
Çala Sure
Çatê Khalmemi
Çayıra (Qerece)
Çayırê Khali
Çetê Çırrıke (Kilise)
Çêwresçıme (Mığara Qopi)
Degirmen Bendi
Derê Are Ali Begu
Derê Arê Çê Derguli
Derê Çayıra (Sırtıka)
Derê Çırri (Yêrısk)
Derê Fınd ıqu (Oba Ağaê Qıci)
Derê Ğezani (Serkemer)
Derê Harami
Derê İne
Derê Khalmemi
Derê Khunduji
Derê Laçi
Derê Meyita (Kilise)
Derê Meyitu (Yinê Dızdu)
Derê Pulemuriye
Derê Qeremuxe



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 22 / 28

Derê Qıci (Ağzonige)
Derê Qıli
Derê Remedani
Derê Roji
Derê Sandalu
Derê Tağari (Ali Boğaz)
Derê Thırsıke
Derê Varani (Tosniye)
Derê Xori (Thojinge)
Derê Xozati
Derê Zağgey
Derê Zuğuri
Desiman
Deste
Eğniğe
Elamqaşi (Dere Nahiyesi)
Ergane
Gedigê Zêyne (Zini Gediği)
Gema Besk
Gola Çetu
Gola Lerji
Golanê Sole
Gomê Doy
Gomêgari
Gozereke (Pilav Dağı)
Harşiye
Hegao Pil
Hırnik (Dere Nah.)
Hopıke (Kemerê Çile)
Hopıke (Koo Sıpe)
Jiara Paçkıne
Karvan
Katır Çukuru
Kemerê Arey (Halvoriye)
Kemerê Çilê
Kemero Phan (Kilise)
Kevırkan
Kewlê Kımsori
Khaniya Derıke



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 23 / 28

Kırniga Khali
Koo Sur
Korta Heru
Kosoğlu Deresi
Koo Sıpe – Beyaz Dağ /Ko
Koo Sıpe-Çayıra Phıti
Koo Sıpe-Çala pey
Lazvan
Marçık
Masumo Pak (Dewa Pile)
Mazgirt Merkez
Merga Çeqere
Merga Kemi
Mergê Kesisu
Merxo
Mezra Çê Ağay
Mezra Sure
Muxewndi
Pıskeğ
Pulê Fate
Qelxeru
Qereğlan
Qereqol (Yêrısk)
Qurçu
Raa Thonjige (Pardiye)
Roşnage
Saldağ
Samoşiye (Qerğac)
Serkêsur (Bargini)
Sinan
Sorpiyan
Soxariye
Şine
Şorda
Taçkirege
Tanerê Lolu
Tanero Corên
Tasniye
Tevnasi



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 24 / 28

Textxel
Varseliye
Vıroz
Viyaleke (Tornoba)
Vonkê Qerebaşi
Warê Xurxuriki (Mırcan)
Welağanê İne
Xotara Çê Abaşi
Xuxtaru
Zankirege
Zêrza Axpano
Zini Gediği

*Quelle: https://dersim-fdg.org/tertele. Zugriffsdatum: 14.01.2026

Schlussfolgerung

Die Bevölkerung Dersims wurde zweifach Opfer von Genozid, den die Vereinten
Nationen als eines der vier größtmöglichen “atrocity crimes” definieren. Im Ersten
Weltkrieg wurde die armenische Bevölkerung Dersims sowie die nach Dersim
geflüchteten Armenier Opfer von Massakern und Todesmärschen, 23 Jahre später
fielen die in Dersim verbliebenen Armenier gemeinsam mit der alevitisch-kurdischen
Bevölkerung vor allem Zentral-Dersim Massakern und Zwangsumsiedlung zum Opfer.
Erst neun Jahre später durften sie ihre Verbannungsorte in Westanatolien verlassen.

Die Verbrechen des Komitees für Einheit und Fortschritt (alias “Jungtürken”) sowie der
Streitmacht der kemalistischen Republik Türkei stehen in unmittelbarem
Zusammenhang: da die im Ersten Weltkrieg begangenen Verbrechen nicht
strafrechtlich aufgearbeitet wurden, wurde ihr modus operandi zum Vorbild der
folgenden Vorgehensweisen gegen vermeintliche und vorgebliche kurdische Rebellion.
Weitere Motive kamen hinzu: Zerstörung tribaler Gesellschaften als vermeintlich
fortschrittshemmend; der traditionelle religiöse Konflikt zwischen Sunni und Schia und
die Bestrafung der Raa Haq für die Aufnahme von Armeniern, die wiederum nicht
wagten, sich nach zwei überlebten Völkermorden noch als Armenier erkennen zu
geben. So reichen die traumatisierenden Auswirkungen des wiederholten
Völkermordes über mindestens drei Generationen und wirken sich auch in der
alevitischen Diaspora Dersims bis heute aus.

Endnoten

[i] Kévorkian 2011, S. 421; 15:000 laut Gerçek, Burçin: "Celal Bey ve diğerleri,

https://dersim-fdg.org/tertele


Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 25 / 28

Interview mit Raymond Kévorkian", Radikal Zeitung, 26.02. 2006; zitiert aus: ebenda,
"Bericht über Türken, die 1915 Armeniern halfen", S. 60, Fußnote 232; 20.000 laut
Marchand & Perrier 2015, S. 64.

[ii] Dies bezieht sich auf die Tatsache, dass, wenn ein armenisches Mädchen oder eine
armenische Frau "adoptiert" oder verheiratet wurde, ihre muslimischen Stiefeltern
oder ihr Ehemann die rechtmäßigen Eigentümer des Erbes oder des Besitzes des
Kindes oder der Ehefrau wurden. Dabei spielte es keine Rolle, ob die betreffende
Person der Adoption oder Heirat zugestimmt hatte. - Gündoğan 2022, S. 52f.

[iii] Der Begriff "Holocaust" (griechisch für "Ganzverbrennung") wurde 1895 von US-
Journalisten eingeführt und bezieht sich auf die häufige Praxis der Lebendverbrennung
osmanischer Christen, insbesondere Armenier.

[iv] Übereinkommen über die Verhütung und Bestrafung des Völkermordes.
Genehmigt und zur Unterzeichnung und Ratifizierung oder zum Beitritt vorgeschlagen
durch die Resolution 260 A (III) der Generalversammlung vom 9. Dezember 1948.
Inkrafttreten: 12. Januar 1951, gemäß Artikel XIII.
https://www.un.org/en/genocideprevention/documents/atrocity-crimes/Doc.1_Conventi
on%20on%20the%20Prevention%20and%20Punishment%20of%20the%20Crime%20o
f%20Genocide.pdf. Zugriffsdatum: 14.01.2026

Quellenangaben und weiterführende Literatur

Antranik: Dersim: carnets de voyage chez les Kizilbaches et les Mirakian 1888 & 1895.
Paris: Société bibliophilique Ani, 2017; türkische Ausgaben wurden 2018 und 2022
unter dem Titel Dersim Seyhatnamesi veröffentlicht.

Aslan, Fikret; Bozay, Kemal, et al. 2000. Graue Wölfe heulen wieder: Türkische
Faschisten und ihre Vernetzung in der BRD. 2. aktualisierte Auflage. (Münster:) Unrast.

Aslan, Güney. 1990. Üniformalıkasaplar (Uniformierte Schlächter). (Istanbul: Pencere
Yayınları).

Ates, Bülent; Sido, Kamal. 2007. Dersim: Die Geschichte einer unterdrückten Region in
Türkisch-Kurdistan. Göttingen: Gesellschaft für bedrohte Völker.
https://www.gfbv.de/de/news/dersim-die-geschichte-einer-unterdrueckten-region-in-tu
erkisch-kurdistan-673/. Zugriffsdatum: 14.01.2026

Bilmez, Bülent. 2025. ‘An Undeniable Genocide: Dersim 1937-38’, in Salih K.

https://www.gfbv.de/de/news/dersim-die-geschichte-einer-unterdrueckten-region-in-tuerkisch-kurdistan-673/
https://www.gfbv.de/de/news/dersim-die-geschichte-einer-unterdrueckten-region-in-tuerkisch-kurdistan-673/


Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 26 / 28

(ed.): The Palgrave Handbook of Kurdish Genocides. Springer Nature Switzerland: S.
65-89. https://doi.org/10.1007/978-3-031-87612-7_4. Zugriffsdatum: 14.01.2026

Bruinessen, Martin van. 1994. “Genocide in Kurdistan? The suppression of the Dersim
Rebellion in Turkey (1937 – 38) and the chemical war against the Iraqi Kurds (1988)”.
In: Conceptual and Historical Dimensions of Genocide, herausgegeben von George J.
Andreopoulos. Philadelphia: University of Pennsylvania Press. 140-170.

Bruinessen, Martin van. 1996. Auszüge aus “Genocide in Kurdistan? The suppression
of the dersim Rebellion in Turkey (1937-89) and the chemical war against the Iraqi
Kurds (1988)”.
https://www.kurdipedia.org/files/books/2011/62432.PDF?ver=129817210190000000.
Zugriffsdatum: 14.01.2026.

Çağlayangil, İhsan Sabri. 1990. Anılarım. Istanbul 1990.

Çelik, Hüseyin. 2024: “Dersim Genocide 1937/38: a legal classification”. In: Gudehus,
Christian; Husenbeth, Alexander (Hrsg.): Dersim – Identity and Annihilation. Gießen:
Psychosozial-Verlag

Dersimî, Mehmet Nurî. 1952: Kürdistan Tarihinde Dersim (Dersim in der Geschichte
Kurdistans). Aleppo; Nachdruck Köln 1988

Eggers, Wilfried. 2008. Paragraf 301. Dortmund: Grafit.

Gerçek, Burçin.2006. “Celal Bey ve diğerleri, Interview mit Raymond Kévorkian”,
Radikal Zeitung, 26.02. 2006.

Gündoğan, Kazım. 2022: Alevileş(tiril)miş Ermeniler: Dersimli Ermeniler-2; “Biz İsa’ya
Tabiyiz, Ali’ye Mecburuz”. Istanbul: Arıntı.

Gündoğan, Nezahat; Gündoğan Kazım. 2012: Dersim’in Kayıp Kızları (Dersims
verlorene Töchter) »Tertele Çeneku« (Kızlar Kırımı). Istanbul: Iletişim Yayınları.

Gündoğan, Nezahat. 2019. Die verschwundenen Mädchen von Dersim. Vortrag vom
15.11.20219 im Rahmen der Vortragsreihe “Geschlecht, Gewalt, Genozid”. chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.aga-online.org/wp-content/
uploads/Nezahat-Guendogan_Die-verschwundenen-Maedchen-von-
Dersim_Vortrag_rev_red_at-NG_Final.pdf; Zugriffsdatum: 14.01.2026.

Hofmann, Tessa. 2025: “The Invisibles: Hidden Christian Nation(s) in 20th-Century
Türkiye.” Armenological Issues, Vol. 2 No. 1(29), S. 19-46;
https://journals.ysu.am/index.php/arm-issues/article/view/13283; Zugriffsdatum:

https://doi.org/10.1007/978-3-031-87612-7_4
https://www.kurdipedia.org/files/books/2011/62432.PDF?ver=129817210190000000
https://journals.ysu.am/index.php/arm-issues/article/view/13283


Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 27 / 28

14.01.2026

Hofmann, Tessa. 2024. “Wiederholter Genozid in Dersim im historischen Vergleich und
Kontext.” In: Gudehus, Christian; Husenbeth, Alexander (Hg.): Dersim – Identität und
Vernichtung. Gießen: Psychosozial-Verlag, S. 169-184.

Kaiser, Hilmar. 2001. “Die osmanische Regierung und das Ende der osmanischen
Gesellschaftsordnung, 1915-1917.”
https://web.archive.org/web/20020102182134/http:/www.hist.net/kieser/aghet/Essays/
EssayKaiser.html. Zugriffsdatum: 14.01.2026.

Kévorkian, Raymond. 2011. The Armenian Genocide: A Complete History. London /
New York: I.B. Tauris.

Kieser, Hans-Lukas. 2011. Das Massaker von Dersim, 1937-1938.
https://www.sciencespo.fr/mass-violence-war-massacre-resistance/en/document/dersi
m-massacre-1937-1938.html. Zugriffsdatum: 14.01.2026

ԽՈԶԱԹ (Khozat’). – Արեւմտահայաստանի եւ Արեւմտահայութեան Հարցերու Ուսո
ւմնասիրութեան Կեդրոն. 11.03.2011.
https://akunq.net/blog/2011/03/11/%d5%ad%d5%b8%d5%a6%d5%a1%d5%a9-3/.
Zugriffsdatum: 14.01.2026

Küpeli, İsmail. 2024. “Die Vernichtungsoperationen in Dersim 1937/38.” In: Dersim –
Identität und Vernichtung, herausgegeben von Christian Gudehus und Alexander
Husenbeth, 185-211. Gießen: Psychosozial-Verlag.

Künzler, Jacob. 1921. Im Lande des Blutes und der Tränen. Potsdam: Tempel-Verlag.

Lüttichau, Graf von. 1918. Das Armenische Volk: Bericht des Pfarrers Grafen von
Lüttichau über seine persönlichen Beobachtungen und Feststellungen im Sommer
1918. Akten des Deutschen Auswärtigen Amts, Berlin.
http://www.armenocide.net/armenocide/armgende.nsf/$$AllDocs/1918-10-18-DE-001.
Zugriffsdatum: 14.01.2026.

Marchand, Laure; Perrier, Guillaume. 2015. Turkey and the Armenian Ghost: On the
Trail of the Genocide. Montreal & Kingston; London; Ithaca: McGill-Queen’s University.

McDowall, David. 2000. A modern history of the Kurds. London: I.B.Tauris.

Molyneux-Seel, L. 1914. “A Journey in Dersim”, The Geographical Journal 44, Nr. 1
[1914], 49-68.

https://web.archive.org/web/20020102182134/http:/www.hist.net/kieser/aghet/Essays/EssayKaiser.html
https://web.archive.org/web/20020102182134/http:/www.hist.net/kieser/aghet/Essays/EssayKaiser.html
https://www.sciencespo.fr/mass-violence-war-massacre-resistance/en/document/dersim-massacre-1937-1938.html
https://www.sciencespo.fr/mass-violence-war-massacre-resistance/en/document/dersim-massacre-1937-1938.html
https://akunq.net/blog/2011/03/11/%d5%ad%d5%b8%d5%a6%d5%a1%d5%a9-3/
http://www.armenocide.net/armenocide/armgende.nsf/$$AllDocs/1918-10-18-DE-001


Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 28 / 28

Riggs, Henry H. 1996. Tage der Tragödie in Armenien: Persönliche Erfahrungen in
Harput, 1915-1917. Ann Arbor, MI: Gomidas Institute.

Törne, Annika. 2019. Dersim – Geographie der Erinnerungen: Eine Untersuchung von
Narrativen über Verfolgung und Gewalt. Berlin, Boston: Walter de Gruyter.

Üngör, Ugur Ümit. 2011. The making of modern Turkey: Nation and State in Eastern
Anatolia, 1913-1950. Oxford University Press, 2011.

Üngör, U. U. 2009. Young Turk social engineering: mass violence and the nation state
in eastern Turkey, 1913-1950. [Dissertation, vollständig intern, Universiteit van
Amsterdam].

Virabian, Ashkhen.2023. “Armenian Identity Zazas (Part Two)”. Westerarmeniatv, 20.
März 2023,
https://westernarmeniatv.com/en/society_en/armenian-identity-zazas-part-two/.
Zugriffsdatum: 14.01.2026.

Yerevanian, G.A.1956: Geschichte des armenischen Charsandjak. Beirut.

https://westernarmeniatv.com/en/society_en/armenian-identity-zazas-part-two/

