
Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 1 / 5

Autor: Samuel Vock-Verley

Hızır / Xızır
Yayın Tarihi: 2 Temmuz 2025

Zusammenfassung

Im Alevitentum ist Hızır (Xızır) eine bedeutungsvolle und zentrale Figur, um die sich
zahlreiche Mythen, Rituale, Hymnen (Deyiş), heilige Orte und gelebte religiöse
Erfahrungen gruppieren. In seiner Gestalt bündeln sich zentrale Dimensionen
alevitischer Spiritualität, ihrer historischen Beziehungen zu anderen Gruppen sowie
der sozialen und religiösen Lebenswelt alevitischer Gemeinschaften. Hızır gilt als
Meister des von Gott verliehenen esoterischen Wissens und fungiert in dieser Hinsicht
als Modell für die religiöse Autorität des Pîr. Zugleich erscheint er als ein von Gott
gesandter Retter, der Menschen in Situationen äußerster Not zu Hilfe kommt. Im
kurdischen Alevitentum spielt Xızır eine noch stärkere Rolle, da er eng mit mehreren
weiteren prägenden Elementen der kurdisch-alevitischen Kosmologien verbunden ist.
Sein Name lautet im Türkischen Hızır und im Kurdischen (Kurmancî, Kirmanckî) Xızır;
er geht auf das arabische al-Khadir zurück, was wörtlich „der Grüne“ bedeutet, und ist
im Persischen auch als Khezr bekannt.

Khidr / Hızır – der geheime Meister des Sufismus

Die Gestalt Khidr (Hızır, Xızır) entstand im Islam als ein Paradox: Er geht aus dem
Koran hervor, ohne dort namentlich genannt zu werden. Seine grundlegende
Erzählung findet sich in den Versen 60-82 der Sure al-Kahf (Die Höhle). Dort wird er
von Gott als “einer Unserer Diener” beschrieben, dem Gnade und ein von Gott
ausgehendes Wissen verliehen wurden. Die koranische Erzählung ist als Reise mit dem
Propheten Moses aufgebaut, während der dieser geheimnisvolle Diener drei für Moses
unverständliche Gewalthandlungen begeht. Die Verbindung zwischen dieser
namenlosen Gestalt und dem Namen Khidr wurde erst in der nachkoranischen
Literatur hergestellt. Der Historiker al-Tabari erklärt, Khidr habe seinen Namen
erhalten, weil sich der Boden unter ihm grün färbte, als er von einem Stein aufstand –
ein Zeichen göttlicher Kraft. Der Koran führte zudem zentrale Symbole ein, die zur
Ausbildung der Khidr-Legende beitrugen, darunter der “Zusammenfluss der zwei
Meere” (madjma al-bahrain). An diesem Ort ereignet sich die Wiederbelebung eines
Fisches, was Khidr mit dem Motiv der Quelle des Lebens (Ab-i hayat) und der
Unsterblichkeit verbindet. Khidr gilt daher als unsterblich und wurde über dieses Motiv



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 2 / 5

mit der islamischen Gestalt Iskender (Alexander der Große / Dhu l-Qarnayn) verknüpft.

In der islamischen Mystik diente diese koranische Erzählung als Gleichnis für das
Verhältnis zwischen spirituellem Meister (murshid) und Schüler sowie zur
Unterscheidung zwischen äußerem Gesetzeswissen (zahir) und esoterischem,
mystischem Wissen (batın). In einigen islamischen Traditionen – auch im alevitischen
Kontext – erscheint Khidr als Meister der Propheten; nicht nur Moses, sondern alle
Propheten gelten als seine Schüler. Er fungiert als übermenschlicher Initiator und soll
bedeutende Sufi-Meister wie Ibn al-Arabi in die Geheimnisse der “Wahrheit”
eingeweiht haben. In der alevitischen Überlieferung – mündlich wie schriftlich – ist
Hızır eine ständig präsente Figur: als Begleiter heiliger Gestalten, als Vorbild von
Heiligkeit und als Vermittler von Wundertätigkeit (keramet). In den Bektaschi-
Menkıben wird seine Beziehung zu Ali, Mohammad, Hacı Bektaş Veli und Hızır mystisch
gedeutet. Zwischen dem 15. und 19. Jahrhundert entstand die Hızırname-Literatur, die
Ethik und Rituale systematisierte. Spätere Texte beschreiben Hızır als schwer fassbare
Gestalt – Prophet, Herrscher oder Pîr -, dessen Existenz der Schöpfung vorausgeht. Er
übermittelt das geheime Wissen seit Adam, kündigt durch seine Unsterblichkeit den
Mahdi an, initiiert Bakır in das Cem-Ritual und führt im Namen Gottes die
Gemeinschaft der verborgenen Heiligen (gayb erenleri). Der Hızır-Monat im
alevitischen Kalender war traditionell die Zeit der Dede-Besuche, der Cem-Feiern und
der Rückkehr der Derwische aus der 40-tägigen Klausur (çile); zudem werden seit dem
16. Jahrhundert zahlreiche Hızır-Hymnen bis heute im Cem gesungen.

“Hızır auf dem grauen Pferd” – ein von Gott gesandter Retter

Die Gestalt Hızır (Khidr, Xızır) ist über theologische und mystische Kontexte hinaus
auch für ihren gemeinsamen, multireligiösen und synkretischen Charakter bekannt.
Zahlreiche geografische und historische Fallstudien zeigen, dass sich daraus die weit
verbreitete Vorstellung von “Hızır auf dem grauen Pferd” (boz atlı Hızır) entwickelte:
ein von Gott gesandter Retter, der Menschen in Gefahr zu Hilfe kommt. Entsprechend
beschreiben feste Redewendungen Hızır als wachsam und jederzeit eingreifend (Hızır
hazır ve nazır), als jemanden, der “wie Hızır zur Hilfe eilt” (Hızır gibi yetişmek), oder
das Sprichwort: “Erst wenn der Mensch in Bedrängnis gerät, kommt Hızır zur Hilfe”
(kul sıkışmayınca Hızır yetişmez). Der Name Hızır ist zudem im städtischen öffentlichen
Raum präsent und bezeichnet Hilfs- und Rettungsdienste; seit 1985 tragen die weiß-
roten Krankenwagen des Red Crescent teilweise die Aufschrift “Hızır acil”. Diese
Zuschreibung begründete auch Hızırs Rolle als Schutzfigur in Kriegszeiten,
einschließlich der Kriege, an denen alevitische Wehrpflichtige im 20. Jahrhundert
beteiligt waren. Die Vorstellung des reitenden Retters wurde über Jahrhunderte durch
die Erzählungen (hikayê) der anatolischen Barden (aşık), von denen viele Alevit:innen



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 3 / 5

waren, popularisiert.

Im Mittelmeerraum erscheint dieser göttliche Retter als Teil eines mythologischen
Dreiklangs zusammen mit Saint George (Aziz Yorgi) und Elijah (İlyas). Besonders
deutlich ist dies bei den Alawiten in der Türkei und in Syrien, wo zahlreiche heilige
Orte zwei dieser Gestalten zugleich gewidmet sind und gemeinsam mit arabisch-
orthodoxen Christ:innen genutzt werden. In Regionen mit engem Kontakt zwischen
Alevit:innen und Armenier:innen verband sich dieser Synkretismus mit dem
christlichen Militärheiligen Surp Sarkis (Sankt Sergius). In Dersim waren mehrere
heilige Orte mit Hızır und Surp Sarkis verbunden; im Kirmanckî ist diese Gestalt auch
als Khalo (“der Alte”) bekannt. Ende des 19. Jahrhunderts bildete das Surp Garabet
Monastery das Zentrum dieses geteilten Kultes. 1915 war es das letzte aktive
armenische Kloster der Region, bis es 1938 während der Bombardierungen durch den
türkischen Staat zerstört wurde.

Die multireligiösen Züge Hızırs zeigen sich auch im Kalender und in den Festen. Für
Alevit:innen in Westanatolien und auf dem Balkan markiert Hıdrellez (Nacht vom 5. auf
den 6. Mai) die jährliche Vereinigung von Hızır und İlyas; der Name des Festes
verbindet beide Gestalten, die als Brüder, Freunde oder Liebende gelten und den
Beginn der schönen Jahreszeit feiern. Die Begegnungen werden an Meeren, Quellen,
Berggipfeln oder in Rosenbüschen verortet, wo Wünsche geknüpft werden. In Zentral-
und Ostanatolien gilt dagegen der Hızır-Monat (zwischen Januar und Februar) als
wichtigste Zeit alevitischer Praxis: Die Stämme fasten nacheinander, die Ocak-Linien
in der vierten Woche; Pîr reisen von Dorf zu Dorf und leiten Cem-Rituale. Einige
Bräuche verweisen auf ein gemeinsames kulturelles Erbe mit Armenier:innen: Nach
dem dreitägigen Fasten werden Qavut-Kuchen aus gemahlenem Mehl vor die Tür oder
auf das Dach gelegt, in der Hoffnung, am Morgen einen Hufabdruck als Zeichen von
Hızırs Besuch zu finden. In derselben Nacht essen unverheiratete Mädchen und Jungen
gesalzene Kuchen und trinken kein Wasser, um im Traum die zukünftige Partnerin
oder den zukünftigen Partner zu sehen, der ihnen ein Glas Wasser reicht – ähnliche
Praktiken sind auch bei den Jesid:innen im Nordirak bekannt.

Xızır in kurdisch-alevitischen Kosmologien

In kurdisch-alevitischen Regionen nimmt Xızır eine noch zentralere Stellung in den
Kosmologien und in der gelebten Religion ein. Dies erklärt sich durch seine vielfältigen
Verbindungen zu Figuren, Orten und Ereignissen der lokalen mündlichen
Überlieferungen. Xızır gilt als lebendige und gegenwärtige Gestalt, der man begegnen
kann. Er soll durch das Land wandern, was sich in den zahlreichen heiligen Orten
(Jiara) zeigt, die seinen Namen tragen. Auf diesen heiligen Plätzen und Felsen finden



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 4 / 5

sich häufig Fuß- oder Hufabdrücke als Zeichen seiner Anwesenheit. Viele Erzählungen
berichten von Begegnungen am Wegesrand, im Wald oder auf Berggipfeln, etwa in
Gestalt eines Reiters oder eines verwundeten alten Mannes. Wie in anderen Teilen
Anatoliens gelten solche Begegnungen als moralische Prüfungen: Wer dem verletzten
Wesen hilft, meist indem er es verpflegt, wird belohnt; wer versagt, kann schwer
bestraft werden. In diesem Prüfungsschema wird die Welt in Unterdrückte (mazlum)
und Tyrannen (zalim) geteilt, wobei Xızır auf der Seite der Ersteren steht.
Begegnungen mit Xızır finden auch im Traum statt, wo er Botschaften, aber auch
Warnungen oder Drohungen an Menschen richtet, die gesündigt haben.

In kurdischsprachigen alevitischen Traditionen wird Xızır zudem als Wayîr, also als
Hüter und Beschützer, verstanden, als Eigentümer bestimmter Orte und Lebewesen.
Bergziegen gelten als “Xızırs Herden” (malê Xizirî); Jäger, die sie angreifen, sollen
direkt von Xızır bestraft werden, oft durch Naturereignisse wie Lawinen. In der
traditionellen Medizin von Dersim spielte Xızır eine wichtige Rolle bei der Einschätzung
der Heilungschancen, die von der moralischen Qualität der Patient:innen abhingen. In
den mündlichen Überlieferungen erscheint Xızır zugleich als übernatürlich-heiliger und
als weltlich nahbarer Akteur, zu dem Menschen eine emotionale Beziehung aufbauen.
Er wird etwa als Hirte beschrieben, als mit dem See Golê Buyerê verheiratet – der
Schwester von Bava Duzgı – und als spirituell verbunden mit einem Müsahip namens
Derviş Miliz. Der Barde Sey Qaji schrieb sogar über die Kirmanckî-Sprache: “Unsere
Sprache ist die Sprache Xızırs” (zonê ma zonê Xizirî). Im Alltag ist es bis heute üblich,
bei Xızır zu schwören, um die Aufrichtigkeit eines Versprechens zu bekräftigen; wie bei
anderen großen übernatürlichen Gestalten folgt darauf meist die Geste, seine
unsichtbare Hand zu küssen.

Schlussfolgerung

Hızır (Xızır) ist eine zentrale Gestalt der alevitischen Kultur und Religion. In ihm
verbinden sich wesentliche Dimensionen alevitischer Spiritualität, die Geschichte der
Beziehungen zu anderen Gruppen sowie die soziale Lebenswelt alevitischer
Gemeinschaften. Aufgrund seiner engen Bindung an die Herkunftsregionen der
Alevit:innen haben viele seiner Eigenschaften im Kontext von Migration und
metropolitanem Leben an Bedeutung verloren. Gleichzeitig hat Hızır jedoch im
Rahmen der Neugestaltung des Alevitentums als Teil einer kollektiven Erinnerung und
Identität neue Aktualität gewonnen.

Heute beziehen sich organisierte alevitische Gemeinschaften in der Türkei und in
Europa häufig auf Hızır, wenn sie für eine Ethik der Solidarität und gegenseitigen Hilfe
eintreten, etwa in Zeiten großer Krisen wie der globalen Covid-19-Pandemie. Zugleich



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 5 / 5

nutzen einige alevitische Intellektuelle und Aktivist:innen diese Figur, um sich bewusst
von den zentralen islamischen Figuren Ali und Muhammad abzugrenzen und einen
Ansatz zu betonen, der das Alevitentum als “außerhalb des Islam” verortet.

 

Quellenangaben und weiterführende Literatur

Antranik. 2012. Dersim Seyahatnamesi. İstanbul: Aras Yayıncılık. (Özgün eser 1900).

Boivin, Michel ve Manoël Pénicaud (ed.). 2023. Inter-religious Practices and Saint
Veneration in the Muslim World: Khidr/Khizr from the Middle East to South Asia. 1.
baskı. Londra: Routledge.

Cengiz, Daimi. 2020. “Dersim Halk Anlatılarından Hızır İnancı.” İçinde Halkbilim
Yazıları, 10-18. İzmir: Duvar Yayınları.

Franke, Patrick. 2000. Begegnung mit Khidr: Quellenstudien zum Imaginären im
traditionellen Islam. Beiruter Texte und Studien. Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

Ocak, Ahmet Yaşar. 2012. İslam-Türk İnançlarında Hızır yahut Hızır-İlyas Kültü.
İstanbul: Kabalcı Yayınları.

Şahin, Hanifi. 2016. “Seyyid Alizâde Hızırnâme’si Bağlamında Alevi Düşüncesinde Hızır
İnancı.” Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi 80: 31-50.

Wensinck, A. J. 1960. “Al-Khaḍir.” İçinde Encyclopaedia of Islam, 2. baskı. Leiden-
Boston: Brill. (Yeniden basım 2005).

Yürür, Kızılca. 2019. Dersim Alevileri’nde İyileştirme Geleneği. İstanbul: Otonom
Politika.


