ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

Autor: Samuel Vock-Verley

Hizir / Xizir
Yayin Tarihi: 2 Temmuz 2025
Zusammenfassung

Im Alevitentum ist Hizir (Xizir) eine bedeutungsvolle und zentrale Figur, um die sich
zahlreiche Mythen, Rituale, Hymnen (Deyis), heilige Orte und gelebte religiose
Erfahrungen gruppieren. In seiner Gestalt bundeln sich zentrale Dimensionen
alevitischer Spiritualitat, ihrer historischen Beziehungen zu anderen Gruppen sowie
der sozialen und religidosen Lebenswelt alevitischer Gemeinschaften. Hizir gilt als
Meister des von Gott verliehenen esoterischen Wissens und fungiert in dieser Hinsicht
als Modell fur die religidose Autoritat des Pir. Zugleich erscheint er als ein von Gott
gesandter Retter, der Menschen in Situationen auRerster Not zu Hilfe kommt. Im
kurdischen Alevitentum spielt Xizir eine noch starkere Rolle, da er eng mit mehreren
weiteren pragenden Elementen der kurdisch-alevitischen Kosmologien verbunden ist.
Sein Name lautet im Tirkischen Hizir und im Kurdischen (Kurmanci, Kirmancki) Xizir;
er geht auf das arabische al-Khadir zurtick, was wortlich ,,der Grune" bedeutet, und ist
im Persischen auch als Khezr bekannt.

Khidr / Hizir - der geheime Meister des Sufismus

Die Gestalt Khidr (Hizir, Xizir) entstand im Islam als ein Paradox: Er geht aus dem
Koran hervor, ohne dort namentlich genannt zu werden. Seine grundlegende
Erzahlung findet sich in den Versen 60-82 der Sure al-Kahf (Die Hohle). Dort wird er
von Gott als “einer Unserer Diener” beschrieben, dem Gnade und ein von Gott
ausgehendes Wissen verliehen wurden. Die koranische Erzahlung ist als Reise mit dem
Propheten Moses aufgebaut, wahrend der dieser geheimnisvolle Diener drei fur Moses
unverstandliche Gewalthandlungen begeht. Die Verbindung zwischen dieser
namenlosen Gestalt und dem Namen Khidr wurde erst in der nachkoranischen
Literatur hergestellt. Der Historiker al-Tabari erklart, Khidr habe seinen Namen
erhalten, weil sich der Boden unter ihm grun farbte, als er von einem Stein aufstand -
ein Zeichen gottlicher Kraft. Der Koran fuhrte zudem zentrale Symbole ein, die zur
Ausbildung der Khidr-Legende beitrugen, darunter der “Zusammenfluss der zwei
Meere” (madjma al-bahrain). An diesem Ort ereignet sich die Wiederbelebung eines
Fisches, was Khidr mit dem Motiv der Quelle des Lebens (Ab-i hayat) und der
Unsterblichkeit verbindet. Khidr gilt daher als unsterblich und wurde Uber dieses Motiv

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite1/5



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

mit der islamischen Gestalt Iskender (Alexander der GroRe / Dhu I-Qarnayn) verknupft.

In der islamischen Mystik diente diese koranische Erzahlung als Gleichnis fur das
Verhaltnis zwischen spirituellem Meister (murshid) und Schuler sowie zur
Unterscheidung zwischen aulierem Gesetzeswissen (zahir) und esoterischem,
mystischem Wissen (batin). In einigen islamischen Traditionen - auch im alevitischen
Kontext - erscheint Khidr als Meister der Propheten; nicht nur Moses, sondern alle
Propheten gelten als seine Schuler. Er fungiert als GUbermenschlicher Initiator und soll
bedeutende Sufi-Meister wie Ibn al-Arabi in die Geheimnisse der “Wahrheit”
eingeweiht haben. In der alevitischen Uberlieferung - miindlich wie schriftlich - ist
Hizir eine standig prasente Figur: als Begleiter heiliger Gestalten, als Vorbild von
Heiligkeit und als Vermittler von Wundertatigkeit (keramet). In den Bektaschi-
Menkiben wird seine Beziehung zu Ali, Mohammad, Haci Bektas Veli und Hizir mystisch
gedeutet. Zwischen dem 15. und 19. Jahrhundert entstand die Hizirname-Literatur, die
Ethik und Rituale systematisierte. Spatere Texte beschreiben Hizir als schwer fassbare
Gestalt - Prophet, Herrscher oder Pir -, dessen Existenz der Schépfung vorausgeht. Er
Ubermittelt das geheime Wissen seit Adam, kundigt durch seine Unsterblichkeit den
Mahdi an, initiiert Bakir in das Cem-Ritual und fuhrt im Namen Gottes die
Gemeinschaft der verborgenen Heiligen (gayb erenleri). Der Hizir-Monat im
alevitischen Kalender war traditionell die Zeit der Dede-Besuche, der Cem-Feiern und
der Ruckkehr der Derwische aus der 40-tagigen Klausur (cile); zudem werden seit dem
16. Jahrhundert zahlreiche Hizir-Hymnen bis heute im Cem gesungen.

“Hizir auf dem grauen Pferd” - ein von Gott gesandter Retter

Die Gestalt Hizir (Khidr, Xizir) ist Uber theologische und mystische Kontexte hinaus
auch fur ihren gemeinsamen, multireligiosen und synkretischen Charakter bekannt.
Zahlreiche geografische und historische Fallstudien zeigen, dass sich daraus die weit
verbreitete Vorstellung von “Hizir auf dem grauen Pferd” (boz atl Hizir) entwickelte:
ein von Gott gesandter Retter, der Menschen in Gefahr zu Hilfe kommt. Entsprechend
beschreiben feste Redewendungen Hizir als wachsam und jederzeit eingreifend (Hizir
hazir ve nazir), als jemanden, der “wie Hizir zur Hilfe eilt” (Hizir gibi yetismek), oder
das Sprichwort: “Erst wenn der Mensch in Bedrangnis gerat, kommt Hizir zur Hilfe”
(kul sikismayinca Hizir yetismez). Der Name Hizir ist zudem im stadtischen 6ffentlichen
Raum prasent und bezeichnet Hilfs- und Rettungsdienste; seit 1985 tragen die weil3-
roten Krankenwagen des Red Crescent teilweise die Aufschrift “Hizir acil”. Diese
Zuschreibung begrindete auch Hizirs Rolle als Schutzfigur in Kriegszeiten,
einschlieBlich der Kriege, an denen alevitische Wehrpflichtige im 20. Jahrhundert
beteiligt waren. Die Vorstellung des reitenden Retters wurde uber Jahrhunderte durch
die Erzahlungen (hikayé) der anatolischen Barden (asik), von denen viele Alevit:innen

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite2/5



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

waren, popularisiert.

Im Mittelmeerraum erscheint dieser gottliche Retter als Teil eines mythologischen
Dreiklangs zusammen mit Saint George (Aziz Yorgi) und Elijah (ilyas). Besonders
deutlich ist dies bei den Alawiten in der Turkei und in Syrien, wo zahlreiche heilige
Orte zwei dieser Gestalten zugleich gewidmet sind und gemeinsam mit arabisch-
orthodoxen Christ:innen genutzt werden. In Regionen mit engem Kontakt zwischen
Alevit:innen und Armenier:innen verband sich dieser Synkretismus mit dem
christlichen Militarheiligen Surp Sarkis (Sankt Sergius). In Dersim waren mehrere
heilige Orte mit Hizir und Surp Sarkis verbunden; im Kirmancki ist diese Gestalt auch
als Khalo (“der Alte”) bekannt. Ende des 19. Jahrhunderts bildete das Surp Garabet
Monastery das Zentrum dieses geteilten Kultes. 1915 war es das letzte aktive
armenische Kloster der Region, bis es 1938 wahrend der Bombardierungen durch den
turkischen Staat zerstért wurde.

Die multireligiosen Zuge Hizirs zeigen sich auch im Kalender und in den Festen. Fur
Alevit:innen in Westanatolien und auf dem Balkan markiert Hidrellez (Nacht vom 5. auf
den 6. Mai) die jahrliche Vereinigung von Hizir und ilyas; der Name des Festes
verbindet beide Gestalten, die als Bruder, Freunde oder Liebende gelten und den
Beginn der schonen Jahreszeit feiern. Die Begegnungen werden an Meeren, Quellen,
Berggipfeln oder in Rosenbuschen verortet, wo Wunsche geknupft werden. In Zentral-
und Ostanatolien gilt dagegen der Hizir-Monat (zwischen Januar und Februar) als
wichtigste Zeit alevitischer Praxis: Die Stamme fasten nacheinander, die Ocak-Linien
in der vierten Woche; Pir reisen von Dorf zu Dorf und leiten Cem-Rituale. Einige
Brauche verweisen auf ein gemeinsames kulturelles Erbe mit Armenier:innen: Nach
dem dreitagigen Fasten werden Qavut-Kuchen aus gemahlenem Mehl vor die Tur oder
auf das Dach gelegt, in der Hoffnung, am Morgen einen Hufabdruck als Zeichen von
Hizirs Besuch zu finden. In derselben Nacht essen unverheiratete Madchen und Jungen
gesalzene Kuchen und trinken kein Wasser, um im Traum die zukunftige Partnerin
oder den zukunftigen Partner zu sehen, der ihnen ein Glas Wasser reicht - dhnliche
Praktiken sind auch bei den Jesid:innen im Nordirak bekannt.

Xizir in kurdisch-alevitischen Kosmologien

In kurdisch-alevitischen Regionen nimmt Xizir eine noch zentralere Stellung in den
Kosmologien und in der gelebten Religion ein. Dies erklart sich durch seine vielfaltigen
Verbindungen zu Figuren, Orten und Ereignissen der lokalen mundlichen
Uberlieferungen. Xizir gilt als lebendige und gegenwartige Gestalt, der man begegnen
kann. Er soll durch das Land wandern, was sich in den zahlreichen heiligen Orten
(Jiara) zeigt, die seinen Namen tragen. Auf diesen heiligen Platzen und Felsen finden

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite3/5



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

sich haufig FuB- oder Hufabdricke als Zeichen seiner Anwesenheit. Viele Erzahlungen
berichten von Begegnungen am Wegesrand, im Wald oder auf Berggipfeln, etwa in
Gestalt eines Reiters oder eines verwundeten alten Mannes. Wie in anderen Teilen
Anatoliens gelten solche Begegnungen als moralische Prufungen: Wer dem verletzten
Wesen hilft, meist indem er es verpflegt, wird belohnt; wer versagt, kann schwer
bestraft werden. In diesem Prufungsschema wird die Welt in Unterdruckte (mazlum)
und Tyrannen (zalim) geteilt, wobei Xizir auf der Seite der Ersteren steht.
Begegnungen mit Xizir finden auch im Traum statt, wo er Botschaften, aber auch
Warnungen oder Drohungen an Menschen richtet, die gesundigt haben.

In kurdischsprachigen alevitischen Traditionen wird Xizir zudem als Wayir, also als
Huter und Beschutzer, verstanden, als Eigentumer bestimmter Orte und Lebewesen.
Bergziegen gelten als “Xizirs Herden” (malé Xiziri); Jager, die sie angreifen, sollen
direkt von Xizir bestraft werden, oft durch Naturereignisse wie Lawinen. In der
traditionellen Medizin von Dersim spielte Xizir eine wichtige Rolle bei der Einschatzung
der Heilungschancen, die von der moralischen Qualitat der Patient:innen abhingen. In
den mundlichen Uberlieferungen erscheint Xizir zugleich als Gbernatirlich-heiliger und
als weltlich nahbarer Akteur, zu dem Menschen eine emotionale Beziehung aufbauen.
Er wird etwa als Hirte beschrieben, als mit dem See Golé Buyeré verheiratet - der
Schwester von Bava Duzgl - und als spirituell verbunden mit einem Misahip namens
Dervis Miliz. Der Barde Sey Qaji schrieb sogar Uber die Kirmancki-Sprache: “Unsere
Sprache ist die Sprache Xizirs” (zoné ma zoné Xiziri). Im Alltag ist es bis heute Ublich,
bei Xizir zu schwoéren, um die Aufrichtigkeit eines Versprechens zu bekraftigen; wie bei
anderen grolsen Ubernaturlichen Gestalten folgt darauf meist die Geste, seine
unsichtbare Hand zu kussen.

Schlussfolgerung

Hizir (Xizir) ist eine zentrale Gestalt der alevitischen Kultur und Religion. In ihm
verbinden sich wesentliche Dimensionen alevitischer Spiritualitat, die Geschichte der
Beziehungen zu anderen Gruppen sowie die soziale Lebenswelt alevitischer
Gemeinschaften. Aufgrund seiner engen Bindung an die Herkunftsregionen der
Alevit:innen haben viele seiner Eigenschaften im Kontext von Migration und
metropolitanem Leben an Bedeutung verloren. Gleichzeitig hat Hizir jedoch im
Rahmen der Neugestaltung des Alevitentums als Teil einer kollektiven Erinnerung und
Identitat neue Aktualitat gewonnen.

Heute beziehen sich organisierte alevitische Gemeinschaften in der Turkei und in
Europa haufig auf Hizir, wenn sie fur eine Ethik der Solidaritat und gegenseitigen Hilfe
eintreten, etwa in Zeiten groBer Krisen wie der globalen Covid-19-Pandemie. Zugleich

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite4 /5



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

nutzen einige alevitische Intellektuelle und Aktivist:innen diese Figur, um sich bewusst
von den zentralen islamischen Figuren Ali und Muhammad abzugrenzen und einen
Ansatz zu betonen, der das Alevitentum als “auBerhalb des Islam” verortet.

Quellenangaben und weiterfuhrende Literatur

Antranik. 2012. Dersim Seyahatnamesi. istanbul: Aras Yayincilik. (Ozgiin eser 1900).

Boivin, Michel ve Manoél Pénicaud (ed.). 2023. Inter-religious Practices and Saint
Veneration in the Muslim World: Khidr/Khizr from the Middle East to South Asia. 1.
baski. Londra: Routledge.

Cengiz, Daimi. 2020. “Dersim Halk Anlatilarindan Hizir inancl.” icinde Halkbilim
Yazilari, 10-18. izmir: Duvar Yayinlari.

Franke, Patrick. 2000. Begegnung mit Khidr: Quellenstudien zum Imaginéren im
traditionellen Islam. Beiruter Texte und Studien. Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

Ocak, Ahmet Yasar. 2012. islam-Tiirk inanclarinda Hizir yahut Hizir-llyas Kdlti.
istanbul: Kabalci Yayinlari.

Sahin, Hanifi. 2016. “Seyyid Alizade Hizirname’si Baglaminda Alevi Dlstincesinde Hizir
inancl.” Tiirk Kiiltiir(i ve Haci Bektas Veli Arastirma Dergisi 80: 31-50.

Wensinck, A. J. 1960. “Al-Khadir.” icinde Encyclopaedia of Islam, 2. baski. Leiden-
Boston: Brill. (Yeniden basim 2005).

Yirir, Kizilca. 2019. Dersim Alevileri’nde lyilestirme Gelenedi. istanbul: Otonom
Politika.

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite5/5



