
Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 1 / 7

Autor: Hayal Hanoğlu

Die Rolle der Frauen im Alevitentum
Yayın Tarihi: 2 Temmuz 2025

Zusammenfassung

Im Alevitentum nehmen Frauen nicht nur im sozialen Leben, sondern auch im
spirituellen Kosmos eine zentrale Rolle ein. In der alevitischen Theologie wird der
weibliche Schoß als „Tor der Geburt“ (Doğum Kapısı) verstanden und gilt als der erste
Ort göttlicher Offenbarung (tecelli); diese ontologische Vorstellung verleiht Frauen
einen grundlegenden Platz im alevitischen Glaubenssystem. Heilige Weiblichkeit wird
symbolisch durch Gestalten wie Ana Fatma verkörpert und ist eng mit Natur- und
Kosmosvorstellungen verbunden. Auch die Stellung der Ana (wörtlich „Mutter“,
weibliches Mitglied einer heiligen Linie) innerhalb des Ocak-Systems sowie historische
Beispiele weiblicher religiöser Führung spiegeln diese besondere Position im sozialen
Gefüge wider. Die Abwesenheit von Geschlechtertrennung im Ritual, keine
vorgeschriebenen Kleidungsregeln für Frauen und die starke Betonung der Bildung
von Mädchen unterstreichen die egalitären Elemente der alevitischen Religionspraxis.
Zugleich setzt sich dieses Selbstverständnis nicht immer vollständig in der
Alltagspraxis um: Alevitische Frauen sind weiterhin mit mehrschichtigen Formen von
Ungleichheit konfrontiert. Dieser Eintrag untersucht die Stellung von Frauen im
Alevitentum aus den Perspektiven von Heiligkeit, Repräsentation und gelebter
Erfahrung.

Theologische Grundlagen: Heilige Weiblichkeit im Alevitentum

Im alevitischen Glaubenssystem nehmen Frauen nicht nur im sozialen Leben, sondern
auch auf der theologischen Ebene eine zentrale Stellung ein. Die Frau gilt als das erste
Wesen, durch das sich das Göttliche (Hak) offenbart. Geburt wird dabei nicht nur als
biologisches Ereignis verstanden, sondern als Ausgangspunkt der Existenz und der
spirituellen Kosmologie. Der bekannte Pir und Alevi-Gelehrte Başköylü Hasan Efendi
aus der Region Dersim-Erzincan entwickelte eine grundlegende Deutung des “Tores
der Geburt” (Doğum Kapısı). Nach ihm wird “die Wahrheit in der Geburt bewiesen”,
weshalb dieses Tor zugleich das “Tor des Hakk” sei. Alle Wesen durchschreiten dieses
Tor; Geburt ist somit nicht nur ein Anfang, sondern eine göttliche Manifestation auf
Erden (Özcan 1992).



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 2 / 7

Hasan Efendi betont, dass sich das Tor der Geburt durch die Frau verwirklicht und dass
sie als nişangeh (göttliches Zeichen, Merkmal) dieses Tores gilt. In dieser Funktion
wird ihr große Ehrfurcht entgegengebracht, und sie gilt als unantastbar. Diese
Vorstellung beschreibt die Frau nicht nur als Trägerin individuellen Lebens, sondern als
Trägerin einer Erfahrung, die allem Sein gemeinsam ist. Geburt betrifft nicht nur den
Menschen, sondern den Ursprung allen Daseins. Entsprechend wird das Tor der Geburt
als erstes Tor des Hakk verstanden, durch das Propheten, Heilige (Evliyas) und andere
heilige Gestalten in die Welt gekommen sind. Die Frau erscheint damit als heiliges
Wesen, in dem sich die Wahrheit (Hakikat) verkörpert. Der Schoß wird als Durchgang
gesehen, durch den das Heilige in die Welt eintritt und göttliche Wahrheit sichtbar
wird (Özcan 1992).

In diesem Deutungsrahmen ist Geburt nicht nur der Beginn eines neuen Lebens,
sondern auch der sichtbare Ausdruck einer göttlichen Wahrheit, die das Dasein trägt.
Die Frau ist als Trägerin dieses Prozesses die irdische Spiegelung des Hakk. Im
Alevitentum ist die Frau daher nicht nur gleichgestellt, sondern sakral; sie ist ein
grundlegendes Subjekt von Existenz, Glauben und spirituellem Weg. Auf dieser
Grundlage wird ihr sogar der Status einer Mürşid (geistliche Wegführerin)
zugesprochen, als “Besitzerin und Mutter des Weges”.

Diese heilige Weiblichkeit findet ihren symbolischen Ausdruck in der Gestalt von Ana
Fatma (Mutter Fatma), die als spirituelles Archetyp gilt. Sie steht für innere Reinheit,
esoterische Weisheit, Schönheit, Reinheit und göttliches Licht (nur). Besonders in
Dersim wird der Vollmond als ihr Abbild verstanden. In Vollmondnächten sprechen
Menschen Gebete wie “Ya asma bumbarekê, ya sıreta Ana Fatma!” (“O heiliger Mond,
o Antlitz der Ana Fatma!”) und küssen ehrfürchtig dreimal die Stellen, auf die das
Mondlicht fällt. Ana Fatma bietet alevitischen Frauen ein spirituelles und weltliches
Vorbild und stärkt ihre Position sowohl im religiösen Raum als auch in der Gesellschaft.

Die Institution der Ana (spirituelle Mutterschaft)

Obwohl die Repräsentation von Frauen im Bereich religiöser Autorität in alevitischen
Gemeinschaftsstrukturen oft begrenzt ist, nimmt die Figur der Ana im traditionellen
Ocak-System einen besonderen Platz ein. Ana – wörtlich “Mutter” – bezeichnet eine
Frau, die von einer Ocak-Linie abstammt. Diese Herkunft verleiht ihr spirituelle
Legitimität und soziales Ansehen. In dieser Position können Frauen Einfluss auf die
Weitergabe des Glaubens, auf Gebete, Himmet (heiliger Beistand/Segen) sowie auf
spirituelle Begleitung innerhalb der Gemeinschaft ausüben.

Die Rolle der Ana umfasst jedoch keine direkte Autorität im gleichen Sinne wie die des
Pir (männlicher religiöser Autoritäten). Diese Begrenzung ist vor allem durch



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 3 / 7

historische und geografische Bedingungen erklärbar. Das traditionelle Aufsuchen weit
verstreuter Talip in abgelegenen Dörfern – häufig in den Wintermonaten – sowie
schwieriges Gelände und die Betreuung von Kindern, die überwiegend Frauen zufiel,
führten dazu, dass diese Aufgaben meist von männlichen Ocak-Mitgliedern
übernommen wurden. In der Praxis wurden religiöse Dienste daher überwiegend von
Männern ausgeführt, was die öffentliche Sichtbarkeit der Anas reduzierte.

Trotzdem hat sich die Institution der Ana als eine Form spiritueller Autorität erhalten,
die leitet, schützt und verbindet. In diesem Sinne fungiert die Ana als traditionelles
Rollenmodell, das den respektierten Status von Frauen in der alevitischen Gesellschaft
stärkt. Die Stellung älterer Frauen besitzt dabei nicht nur familiäre, sondern auch
spirituelle Bedeutung.

Historisch zeigen einzelne Beispiele, dass diese Rolle nicht nur symbolisch war. Ein
besonders prägnanter Fall ist Anşa Bacı, die im 19. Jahrhundert lebte. Sie begründete
ein eigenes Ocak-System und versammelte eine Gefolgschaft, die als Anşa Bacılar
(Anşa-Schwestern) bekannt wurde. Diese Gemeinschaft entwickelte eine eigene
soziale Ordnung und ein eigenständiges Wertesystem (Selçuk 2012). Der Fall Anşa
Bacı zeigt, dass Frauen unter bestimmten historischen Bedingungen charismatische
Führung übernehmen und grundlegende Rollen innerhalb religiöser Strukturen
einnehmen konnten.

Auch wenn die Rolle der Ana Frauen im Alevitentum nur teilweisen Zugang zu
religiöser Repräsentation eröffnet – meist gebunden an Abstammung, Alter und
Anerkennung innerhalb der Gemeinschaft -, macht diese Struktur deutlich, dass
Frauen nicht vom spirituellen Raum ausgeschlossen sind. Unter bestimmten
Voraussetzungen können sie vielmehr bedeutsame und wirksame Positionen der
religiösen Vertretung einnehmen.

Egalitäre Grundlagen des Alevitentums

Das Alevitentum ist ein Glaubenssystem, das auf einer direkten Beziehung zwischen
dem Individuum und der spirituellen Sphäre beruht und die innere Erfahrung sowie die
spirituelle Reife in den Mittelpunkt stellt. Dieser Ansatz geht über
Geschlechterunterschiede hinaus und definiert den Menschen über das Konzept des
can (Seele). Der Begriff can versteht Frauen und Männer als geschlechtsneutrale
Subjekte; jede Person gilt als gleichwertige Handelnde auf dem Weg zur Wahrheit
(hakikat). Die Praxis, dass Frauen und Männer gemeinsam beten, im Cem-Ritual Seite
an Seite Semah drehen und denselben Gemeinschaftstisch teilen, ist ein sichtbarer
ritueller Ausdruck dieses egalitären Verständnisses.



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 4 / 7

In der alevitischen Religionspraxis gibt es keine vorgeschriebenen Kleidungsregeln für
Frauen; sie können an Cem-Zeremonien in selbst gewählter Kleidung teilnehmen.
Diese Freiheit wird häufig im Gegensatz zu sunnitisch-islamischen Praktiken
hervorgehoben und als Merkmal der modernen und säkularen Dimensionen des
Alevitentums verstanden (Hanoğlu 2025; Uyanik 2004; Akdemir 2023). Solche
Merkmale sind zentral für Diskurse, die die alevitische Identität prägen und sie von
anderen religiösen Traditionen abgrenzen.

Ebenso wird in alevitischen Gemeinschaften die Bedeutung der Bildung von Mädchen
besonders betont. Bildung gilt nicht nur als individuelles Recht, sondern auch als
kollektive Verantwortung, die für die Zukunft der Gemeinschaft entscheidend ist. In
diesem Sinne fungiert Bildung sowohl als Symbol der Geschlechtergleichheit als auch
als Instrument der Stärkung von Frauen und ihrer aktiven Präsenz im öffentlichen
Raum (Hanoğlu, Weiss und Kaczorowski 2025).

Geschlechtergleichheit in der Praxis

Im Alevitentum existiert ein starker Diskurs, der Geschlechtergleichheit betont. Dieser
Diskurs ist geprägt von der Wahrnehmung, dass alevitische Frauen im Vergleich zu
sunnitisch-islamischen Kontexten mehr Freiheit, Sichtbarkeit und Gleichberechtigung
besitzen (Hanoğlu 2025). Zentrale Elemente dieser Erzählung sind das gemeinsame
Gebet von Frauen und Männern im Cem, das Fehlen einer Pflicht zur Verschleierung
sowie die hohe Bedeutung der Bildung von Mädchen. Zugleich ist umstritten, inwieweit
sich dieser Anspruch tatsächlich im Alltag und in den institutionellen Strukturen
widerspiegelt.

Erzählungen alevitischer Frauen zeigen, dass dieser Diskurs eine zentrale Rolle für ihre
Geschlechteridentität spielt. Das Alevitentum wird häufig als religiöse und kulturelle
Praxis verstanden, die säkulare Werte und Gleichheit fördert und Frauen
Selbstvertrauen sowie Repräsentationsräume eröffnet. Gleichzeitig kann diese
Betonung bestehende Ungleichheiten verdecken (Hanoğlu 2025). Die
Gleichheitsrhetorik wird oft genutzt, um die Abgrenzung des Alevitentums von
islamischen Normen zu unterstreichen, ohne jedoch stets institutionell verankert zu
sein (Okan 2018; Akdemir 2023; Uyanık 2004).

In der Praxis sind Frauen unterrepräsentiert in Entscheidungsprozessen,
Leitungsfunktionen und Bereichen ritueller Autorität. Ihre hohe Beteiligung an Cem-
Ritualen und ihr starkes Engagement im Alltag der Cemevis werden häufig fälschlich
als Repräsentation verstanden. Die geleistete Arbeit führt jedoch selten zu
Mitbestimmung, wodurch eine Lücke zwischen Sichtbarkeit und tatsächlicher
Repräsentation entsteht (Akdemir 2023; Hanoğlu, Weiss und Kaczorowski 2025).



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 5 / 7

Aktuelle Feldforschung zeigt zudem, dass Frauen zwar auf den Gleichheitsdiskurs
zurückgreifen, um Freiheitsansprüche zu formulieren, zugleich aber patriarchale
Muster im Alltag weiterbestehen (Hanoğlu, Weiss und Kaczorowski 2025).

In vielen Cemevis in der Türkei und in der Diaspora werden Führungspositionen
weiterhin überwiegend von Männern besetzt, während Frauen häufig die tragende
Arbeitskraft des Gemeinschaftslebens stellen. Dennoch markieren Ko-Vorsitz-Modelle,
die in einigen alevitischen Institutionen der Diaspora – insbesondere in Deutschland
und dem Vereinigten Königreich – eingeführt wurden, einen wichtigen Schritt hin zu
besserer institutioneller Repräsentation von Frauen. Diese Initiativen eröffnen neue
Führungsmöglichkeiten, bleiben jedoch bislang begrenzt.

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass der Diskurs der Geschlechtergleichheit
im Alevitentum für Frauen eine Quelle der Stärkung darstellt, zugleich aber mit
strukturellen Ungleichheiten in der Praxis verflochten ist. Diese widersprüchliche
Dynamik schafft einen dauerhaften Aushandlungsraum, in dem alevitische Frauen um
Freiheit, Sichtbarkeit und Repräsentation innerhalb und außerhalb der Gemeinschaft
ringen.

Herausforderungen und intersektionale Ungleichheiten

Die Geschlechterungleichheiten, denen alevitische Frauen ausgesetzt sind, werden
zugleich durch ethnische, religiöse, räumliche und politische Ausschlussformen
geprägt. Dadurch befinden sie sich an der Schnittstelle mehrerer
Diskriminierungsachsen (Hanoğlu, Weiss und Kaczorowski 2025). Diese vielschichtige
Struktur betrifft nicht nur individuelle Erfahrungen, sondern verweist auf eine
kollektive und historisch gewachsene Realität. Faktoren wie Zwangsmigration,
kulturelle Verleugnung, religiöse Repression und eine Geschichte von Gewalt vertiefen
diese Ungleichheiten auf psychosozialer und politischer Ebene.

Eine zentrale Herausforderung liegt im Zusammenspiel patriarchaler Strukturen
innerhalb der Gemeinschaft und geschlechtsspezifischer Normen im öffentlichen
Raum. Obwohl alevitische Frauen in institutionellen Kontexten wie Cemevis oft aktiv
sind, bleiben sie in Entscheidungs- und Leitungsprozessen deutlich unterrepräsentiert.
Ihre umfangreiche Arbeit bildet zwar das Rückgrat des Gemeinschaftslebens, führt
jedoch selten zu gleicher Sichtbarkeit oder Mitbestimmung.

Auch generationenübergreifende Traumata und das kollektive Gedächtnis prägen die
sozialen Erfahrungen von Frauen. Von Massakern und staatlicher Repression bis hin zu
wiederholten Vertreibungen und Gewalt beeinflusst diese Erinnerungskette, wie
Frauen sich individuell und kollektiv positionieren. Alevitische Frauen entwickeln



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 6 / 7

Strategien, um sich mit der Vergangenheit auseinanderzusetzen und zugleich die
Weitergabe dieser Traumata an kommende Generationen neu zu gestalten (Hanoğlu
2025; Hanoğlu, Weiss und Kaczorowski 2025).

Die staatliche Geschlechterpolitik verstärkt diese strukturelle Ausgrenzung zusätzlich.
Geprägt von sunnitisch-nationalistischen Normen, stellt die offizielle Ideologie
insbesondere alevitisch-kurdische Frauen als doppelt unvereinbar dar – sowohl
aufgrund ihrer ethno-religiösen Zugehörigkeit als auch ihres Geschlechts. Dies vertieft
ihre Marginalisierung und den Ausschluss aus institutionellen Räumen.

Trotz dieser vielschichtigen Ungleichheiten entwickeln alevitische Frauen – in der
Türkei wie auch in der Diaspora – vielfältige Strategien der Selbstpositionierung. Sie
bewahren ihre kulturelle Zugehörigkeit und verhandeln zugleich mit patriarchalen
Strukturen, um Identitäten und Geschlechterrollen neu zu gestalten (Hanoğlu, Weiss
und Kaczorowski 2025). Für jüngere Generationen ist das Alevitentum dabei nicht nur
ein überliefertes Glaubensfeld, sondern auch ein Raum des Kampfes, der
Repräsentation und der Transformation.

Schlussfolgerung

Im Alevitentum nehmen Frauen eine besondere Stellung ein, da sie zugleich als
Trägerinnen des Heiligen und als grundlegende Akteurinnen des sozialen Lebens
verstanden werden. Ihre theologische Zentralität, die sich im Bild des “Tores der
Geburt” (Doğum Kapısı) ausdrückt, ist eng mit einem geschlechterübergreifenden
Gleichheitsverständnis verbunden, das dem Glaubenssystem innewohnt. Das Konzept
des can bildet den sichtbarsten Ausdruck dieser Gleichheit auf ritueller wie auch auf
diskursiver Ebene. In der sozialen Praxis jedoch setzen patriarchale Strukturen,
institutionelle Ausschlüsse und mehrschichtige Ungleichheiten weiterhin klare Grenzen
für dieses Potenzial.

Dennoch gestalten alevitische Frauen – sowohl in der Türkei als auch in der Diaspora –
ihre Identitäten aktiv neu, indem sie fortlaufend zwischen religiösen Strukturen und
gesellschaftlichen Normen vermitteln. Während sie ihre kulturelle Zugehörigkeit
bewahren, formulieren sie zugleich Forderungen nach Repräsentation, Gleichheit und
Freiheit in unterschiedlichen gesellschaftlichen Bereichen. Diese vielfältigen
Aushandlungen zeigen, dass die Erfahrung von Frauen im Alevitentum nicht allein
durch sakrale Tradition, sondern ebenso durch Wandel und Auseinandersetzung
geprägt ist. In diesem Sinne sind alevitische Frauen nicht nur Trägerinnen des
Alevitentums, sondern auch seine lebendigen, sich wandelnden und gestaltenden
Akteurinnen.



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 7 / 7

Quellenangaben und weiterführende Literatur

Akdemir, Ayşegül. 2023. ‘The Construction of Gender Identity in Alevi Organisations:
Discourses, Practices, and Gaps’. Ethnography 24 (4): 474-95.

Hanoğlu, Hayal. 2025. ‘Dersimi Women, Family, and Activism: Navigating and
Negotiating Alternative Spaces’. In Enacting Citizenship: Kurdish Women’s Resilience,
Activism and Creativity, by Wendelmoet Hamelink, Joanna Bocheńska, Dobrosława
Wiktor-Mach, Karol Kaczorowski, Hayal Hanoğlu, Marcin Skupiński, Azad Hajiagha,
Hüseyin Rodi Keskin, Nerina Weiss, and Besime Şen, 133-60. Palgrave Macmillan.

Hanoğlu, Hayal, Nerina Weiss, and Karol Kaczorowski. 2025. ‘The Roads to
Empowerment: An Intersectional Analysis of Kurdish Alevi Women’s Struggle for
Equality and Freedom’. Cogent Arts & Humanities 12 (1): 2483582.
https://doi.org/10.1080/23311983.2025.2483582.

Okan, Nimet. 2018. ‘Thoughts on the Rhetoric That Women and Men Are Equal in Alevi
Belief and Practice (Alevilik)-to Songül’. National Identities 20 (1): 69-89.

Özcan, Pir Sultan. 1992. Varlığın Doğuşu / Beyan Eden Başköylü Hasan Efendi. Anadolu
Matbaası.

Selçuk, Ali. 2012. ‘Merkezi Kurumsal Otoritenin Ötekileştirdiği Bir Topluluk: Anşa
Bacılar (A Community Otherised by the Central Institutional Authority: Anşa Sisters)’.
Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi, no. 61.

Uyanık, Zeki. 2004. ‘Alevilik, Aleviler ve Kadin’. Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi
32:29-35.


