
Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 1 / 7

Autor: Ahmet Kerim Gültekin

Hako Sûr: Ein Frühlingsritual der kurdischen
Aleviten und Armenier in Dersim
Yayın Tarihi: 5 Ekim 2025

Zusammenfassung

Hako Sûr, auch bekannt als das Fest des roten Eis, ist eine heute weitgehend
vergessene Frühlingstradition, die früher von kurdisch-alevitischen Gemeinschaften in
Dersim praktiziert wurde. Historisch fiel dieses Ritual mit dem christlichen Osterfest
zusammen und spiegelte einen intensiven kulturellen Austausch zwischen der
armenischen und der alevitischen Bevölkerung der Region wider – insbesondere in
Zeiten, in denen die armenische Präsenz in Dersim stark war.

Zentraler Bestandteil des Rituals war das Färben von Eiern in Rot, ein Symbol für
Leben, Erneuerung und Fruchtbarkeit. Die roten Eier wurden in einem
gemeinschaftlichen und festlichen Rahmen geteilt und standen für ein geteiltes
Verständnis heiliger Zeit, das religiöse Grenzen überschritt.

Heute lebt Hako Sûr nur noch in den Erinnerungen einiger weniger Familien weiter und
wird kaum noch praktiziert. Das Ritual gilt als ein eindrücklicher Hinweis auf die
multireligiöse Vergangenheit Dersims sowie auf das allmähliche Verschwinden lokaler
alevitischer Kalender- und Festtraditionen.

Hako Sûr (Fest des roten Eis)

Hako Sûr, auf Englisch als Red Egg Festival bekannt, ist ein heute nahezu
verschwundenes Frühlingsritual, das früher von einigen kurdisch-alevitischen
Gemeinschaften und ihren armenischen Nachbar:innen in der Region Dersim (dem
heutigen Tunceli und seiner Umgebung) praktiziert wurde. Es stellt einen
synkretischen kulturellen Ausdruck dar, der auf gemeinsamen saisonalen Rhythmen
beruht, und ist heute vor allem aus den mündlichen Überlieferungen weniger Familien
bekannt (Gültekin 2018).

Die Tradition stand in enger Beziehung zu den Osterfeiern (Zatik) der armenisch-
christlichen Bevölkerung Dersims und existierte historisch parallel zu diesen. In
früheren Zeiten, als die armenische Präsenz in der Region stark war, verkörperte Hako



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 2 / 7

Sûr eine Form kultureller Begegnung, in der geteilte Kosmologien, landwirtschaftliche
Zyklen und rituelle Praktiken feste religiöse Abgrenzungen überlagerten. Auch wenn
das Ritual heute nicht mehr öffentlich praktiziert wird, bleibt Hako Sûr ein Beispiel für
eine regionale, alltagsnahe Spiritualität, die aus Zusammenleben und jahreszeitlichem
Wandel hervorgegangen ist (Gültekin 2018).

Historischer und kultureller Kontext

Dersim war über lange Zeit hinweg Heimat eines vielfältigen ethno-religiösen Mosaiks,
zu dem kurdische Alevit:innen, Armenier:innen, sunnitische Kurd:innen sowie
(sunnitische und alevitische) Türk:innen gehörten. Im Laufe der Geschichte teilten
diese Gemeinschaften – unabhängig von Glauben oder Sprache (Kırmancki [auch
Zazaki genannt], Kurmanci, Türkisch oder Armenisch) – ähnliche wirtschaftliche
Strukturen wie Viehzucht und Landwirtschaft, vergleichbare gemeinschaftliche
Lebensformen sowie gemeinsame heilige Kalender (Gültekin 2019).

Dies führte zur Entstehung von überlappenden saisonalen Ritualen und
mythologischen Vorstellungswelten, insbesondere in den Winter- und
Frühjahrsmonaten, in denen sich das religiöse Leben durch Fasten, Reinigung und
symbolische Erneuerung verdichtete.

Für die kurdischen Alevit:innen in Dersim umfasst diese Jahreszeit einen Zyklus von
Ritualen wie Gağan, Xızır, Kara Çarşamba (Qerê Çarseme) und Hawtemal. Viele dieser
Praktiken lassen sich auf alte iranische Glaubenssysteme zurückführen und fielen
zeitlich mit wichtigen christlichen Festen wie Weihnachten und Ostern zusammen. Auf
diese Weise entstanden rituelle und symbolische Überschneidungen, die feste
religiöse Grenzen durchlässig machten.

Armenisch-alevitische rituelle Verflechtungen in Dersim

Die Frühlingspraxis von Hako Sûr ist ein eindrucksvolles Beispiel für die tiefen rituellen
Verflechtungen, die einst die gemeinsame religiöse Landschaft von Dersim prägten –
insbesondere zwischen der armenisch-christlichen und der kurdisch-alevitischen
Bevölkerung. Wie Robert Moosa (1988) überzeugend gezeigt hat, waren armenische
Elemente in den Glaubensvorstellungen und Praktiken der Kızılbaş-Kurden – vor allem
in gebirgigen Regionen wie Dersim – kein Zufall. Sie entstanden vielmehr aus
jahrhundertelangem Zusammenleben, einer geteilten Wirtschaftsweise und
überlappenden rituellen Kalendern.

Ethnographische Berichte und mündliche Überlieferungen aus Dersim zeigen, dass
Rituale rund um Geburt, Tod, Frühlingserneuerung und heilige Kalendertage bei



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 3 / 7

Armenier:innen und Alevit:innen oft bemerkenswerte Ähnlichkeiten aufwiesen. So gilt
der Donnerstagabend (hêfteya pêncşem) in der alevitischen Kosmologie als eine Zeit
besonderer spiritueller Offenheit. Gleichzeitig ist dieser Abend in der armenisch-
christlichen Tradition der Vorabend von Zatik (Ostern) und erinnert an das letzte
Abendmahl. In beiden Gemeinschaften wurden zu dieser Zeit nächtliche
Zusammenkünfte, gemeinsame Mahlzeiten, das Anzünden von Lampen oder Kerzen
sowie Rituale der Reinigung praktiziert. Das rote Ei, das sowohl bei Zatik als auch bei
Hako Sûr eine zentrale Rolle spielt, symbolisiert in beiden Kontexten Leben über den
Tod, Fruchtbarkeit über Stillstand und Erneuerung nach Leid – kosmische
Vorstellungen, die religiöse Grenzen überschreiten (Gültekin 2018).

Einige ältere alevitische Gewährspersonen aus Dörfern der Bezirke Ovacık und Hozat
erinnern sich daran, dass ihre Großeltern das Färben von Eiern im Frühling als “eine
Tradition aus alten Zeiten, als wir mit den gavors lebten” beschrieben – ein
umgangssprachlicher Begriff für Armenier:innen, der hier weniger Feindschaft als
vielmehr erinnerte Nähe widerspiegelt. In manchen Fällen wurden die gefärbten Eier
zwischen Haushalten ausgetauscht, besonders in gemischten oder benachbarten
Dörfern, oder zu gemeinsamen Weideplätzen während der Frühlingswanderungen
mitgenommen. Diese Praktiken, meist ohne ausgearbeitete theologische Deutung,
zeigen eine alltagsnahe rituelle Logik, die auf Zusammenleben und gegenseitiger
Übernahme beruhte (Gültekin 2018).

Darüber hinaus markierten sowohl Armenier:innen als auch Alevit:innen den Übergang
vom Winter zum Frühling mit rituellen Mahlzeiten, die Kräuter, Milchprodukte und
ungesäuertes Brot einschlossen, sowie mit kollektiven Segnungen für Vieh und Ernte.
Diese parallelen saisonalen Rhythmen trugen zur Entstehung einer gemeinsamen
“sakralen Ökologie” bei – einer Religiosität, die stärker im Land, seinen Zyklen und
Anforderungen verankert war als in institutioneller Lehre. Vor diesem Hintergrund
sollte Hako Sûr nicht als isolierte Besonderheit verstanden werden, sondern als ein
Knotenpunkt innerhalb eines dichten Netzes lokaler ritueller Überschneidungen.
Moosas Analyse hilft, die Tradition des roten Eis nicht nur innerhalb der armenischen
Liturgie zu verorten, sondern auch als Teil einer breiteren Geschichte hybrider heiliger
Zeit in Dersim, in der Symbole, Gesten und Kosmologien über Gemeinschaftsgrenzen
hinweg zirkulierten.

Auch ethnographische Forschungen von Hranoush Kharatyan (2014a; 2014b) und
Erwan Kerivel (2016) bestätigen, dass Traditionen wie Hako Sûr in einer stark
verflochtenen rituellen Landschaft entstanden, die durch das armenisch-alevitische
Zusammenleben in Dersim geprägt war. Kharatyan zeigt, dass insbesondere in der
späten osmanischen und frühen republikanischen Zeit ganze armenische



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 4 / 7

Gemeinschaften Prozesse durchliefen, die sie als “Alevitisierung” beschreibt – nicht
nur im Glauben, sondern auch in sozialer Organisation, ritueller Praxis und
Verwandtschaftsbeziehungen. Armenische Dorfbewohner:innen übernahmen Ocak-
basierte spirituelle Linien, nahmen an saisonalen Fastenzeiten teil und bewahrten
zugleich christliche Elemente wie das Ritual des roten Eis innerhalb einer alevitischen
Kosmologie. Diese Veränderungen waren keine plötzlichen Konversionen, sondern
langfristige kulturelle Verschmelzungen, getragen von geteilter Geografie und
gemeinsamer Teilnahme an land- und jahreszeitenbezogenen Ritualen.

In ähnlicher Weise weist Kerivel starre ethnische Einteilungen zurück und
argumentiert, dass die Identität Dersims durch Vermischungen armenischer,
kurdischer, persischer und turkmenischer Einflüsse geprägt wurde. Er betont, dass
alevitische Identität in Dersim nicht allein sprachlich oder stammesbezogen war,
sondern sich über rituelle Zugehörigkeit, Verbindungen zu Pir-Linien und verkörperte
Praktiken formte – eine von ihm beschriebene “hybride Struktur”, die tief in lokalen
sakralen Ökologien verwurzelt ist. Praktiken wie das Färben roter Eier im frühen
Frühling, die von Armenier:innen und Alevit:innen in unterschiedlichen symbolischen
Registern bewahrt wurden, zeigen beispielhaft, wie heilige Zeit in Dersim
gemeinschaftlich erlebt und rituell gestaltet wurde, selbst wenn politische
Entwicklungen diese verflochtenen Traditionen später auseinanderbrachen.

Zusammenfassend verdeutlichen diese Studien, dass Hako Sûr nicht nur ein
saisonales Ritual ist, sondern eine lebendige Spur des einst fließenden kulturellen und
religiösen Pluralismus von Dersim.

Rituelle Praxis

Hako Sûr wurde in der Regel im frühen Frühling gefeiert, etwa zur gleichen Zeit wie
Ostern, und griff zentrale Themen wie Wiedergeburt, Erneuerung und
gemeinschaftliches Teilen auf. Im Mittelpunkt der Tradition standen rot gefärbte Eier,
die die Erneuerung des Lebens in der Natur symbolisierten und in der christlichen
Theologie zugleich für das Blut Christi und die Auferstehung stehen. Bei Alevit:innen
entwickelte sich diese Symbolik zu einer stärker naturbezogenen und saisonalen Feier,
die nicht an strenge theologische Deutungen gebunden war.

Die Rituale begannen häufig am Donnerstagabend, einem heiligen Zeitpunkt im
alevitischen religiösen Leben, der dem Gründonnerstag im Christentum entspricht, an
dem des letzten Abendmahls gedacht wird. Zu den rituellen Praktiken gehörten
gemeinsame Mahlzeiten, der Austausch von Eiern und gemeinschaftliche
Zusammenkünfte. Die roten Eier wurden gefärbt und anschließend in einem
spielerischen Wettstreit vorsichtig gegeneinander geschlagen. Wer verlor, schenkte



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 5 / 7

sein Ei der Gewinnerin oder dem Gewinner – oft begleitet von einem Segenswunsch
oder einer humorvollen Geste.

Diese Zusammenkünfte stärkten auch nachbarschaftliche Beziehungen und Formen
des Zusammenlebens. Armenische und alevitische Familien nahmen teils gemeinsam
teil oder pflegten ähnliche Bräuche nebeneinander. Diese kulturelle Nähe steht
beispielhaft für ein breiteres Muster symbolischer Übernahmen und ritueller
Annäherungen, das die religiöse Landschaft von Dersim über lange Zeit geprägt hat.

Mündliche Überlieferungen und Kontinuitäten im Exil

Feldforschungen und mündliche Überlieferungen zeigen, dass Hako Sûr nicht nur in
Dersim existierte, sondern auch während Phasen von Migration und Exil in
verschiedenen Formen weitergeführt wurde. Wie in Kazım Gündoğans Buch
Alevileştirilmiş Ermeniler (2022) dokumentiert, belegen einige der 72 Interviews, die er
mit Alevit:innen oder alevitisierten Armenier:innen führte, dass die Tradition des
Eierfärbens über Generationen und Orte hinweg erinnert und praktiziert wurde. Diese
Zeugnisse machen deutlich, dass das Ritual nicht nur ein jahreszeitlicher Brauch war,
sondern auch der Bewahrung von Identität, Zugehörigkeit und gemeinschaftlichem
Zusammenhalt im Alltag diente.

Perus Salik (geb. 1938) erinnert sich: “Ich kam als verheiratete Frau nach Mazgirt.
Auch dort schlossen mich manche aus. Aber insgesamt fühlten wir uns wohler. Sie
wussten, dass wir Armenier waren. Wir färbten Eier und beteten.”

Die Tradition überdauerte sogar die Jahre des Exils in Westanatolien: “Im Exil
verrichteten meine Eltern ihre religiösen Handlungen in ihren eigenen Häusern. In
diesem Dorf in Uşak holten sie – entsprechend ihrem christlichen Glauben – ihre
Kreuze hervor und beteten zur Sonne. An Feiertagen ehrten sie ihre eigenen
Traditionen. Zum Beispiel feierten sie ein Eierfest, sie backten Gebäck. All das geschah
heimlich; niemand sonst wusste davon.”

Es zeigt sich zudem, dass Dersimer Armenier:innen Eier auch an anderen Festtagen
als Ostern färbten: “Zu Hıdırellez brachte uns meine Mutter Eier, gebratenes Fleisch
und Öl. Wir gingen ins Grüne, kochten dort und färbten die Eier. Wir verteilten Eier und
Gebäck an unsere Freund:innen.”

Sengül Gündoğdu Devletli (geb. 1961) beschreibt, wie ihre Eltern Sprache und Rituale
verbargen: “Wenn sie Armenisch sprachen, taten sie es heimlich, damit wir es nicht
hörten. Ich denke, sie hatten Angst. Sie schlossen die Tür ab, damit niemand sie hören
konnte – in dem Glauben, dass ‘die Erde Ohren hat’. Gleichzeitig erlaubten sie uns,



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 6 / 7

Gağant zu feiern, und auch Ostern. Aber sie sagten nicht: ‘Das ist Ostern, das ist ein
armenisches Fest.’ Sie färbten die Eier mit Zwiebelschalen und brachten sie uns
zusammen mit anderen Dingen wie Brötchen in einem Bündel. Wir feierten draußen
auf dem Land, aßen und tranken, als wäre es ein einfaches Frühlingsfest. Erst später
verstanden wir, dass es sich um das Osterfest handelte.”

Diese Berichte zeigen, dass Hako Sûr und ähnliche Eierfärbe-Rituale flexibel
weitergegeben wurden – räumlich und zeitlich angepasst. Mal erschienen sie als
jahreszeitlicher Brauch ohne klare religiöse Zuordnung, mal als stille Form der
Identitätsbewahrung unter Bedingungen von Angst und Geheimhaltung.

Gegenwärtiger Status und Erinnerung

Im 21. Jahrhundert ist Hako Sûr fast vollständig aus der aktiven Praxis verschwunden.
Die demografischen und politischen Brüche des 20. Jahrhunderts – darunter
Zwangsumsiedlungen, Massaker und kulturelle Unterdrückung – führten dazu, dass
viele gemeinsame Rituale in Dersim allmählich verloren gingen. Heute existiert Hako
Sûr vor allem als Erinnerung, die in einigen wenigen Familien bewahrt wird und in
mündlichen Erzählungen oder Familienanekdoten auftaucht.

Trotz seines Verschwindens aus der kollektiven Praxis bietet Hako Sûr wichtige
Einblicke in die kulturelle Nähe, die einst das zwischengemeinschaftliche Leben in
Dersim prägte. Zugleich verweist das Ritual auf alltagsnahe und naturgebundene
Dimensionen der kurdisch-alevitischen Ritualpraxis – Dimensionen, die über formale
Theologie und institutionalisierte Religion hinausgehen und stattdessen in
jahreszeitlichen Zyklen, häuslichen Ritualen und gelebtem Zusammenleben verankert
sind.

Schlussfolgerung

Hako Sûr ist heute zwar weitgehend vergessen, bleibt jedoch ein eindrücklicher
Hinweis auf die tiefen Verflechtungen, die einst das religiöse und kulturelle Leben von
Dersim bestimmten. Als saisonales Ritual, das Gemeinschaftsgrenzen überschritt,
spiegelte es nicht nur die Rhythmen der Natur wider, sondern auch die Offenheit
lokaler Kosmologien, in denen alevitische und armenische Traditionen nebeneinander
bestanden und miteinander in Austausch traten.

Zugleich steht diese Praxis beispielhaft für den langjährigen kulturellen Pluralismus
Dersims – für seine Fähigkeit, über Jahrhunderte hinweg ein Mosaik aus Sprachen,
Religionen und Traditionen zu beherbergen, die sich häufig überlappten statt zu
konkurrieren. Das Verschwinden von Hako Sûr macht die Verletzlichkeit solcher



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 7 / 7

lokalen Überlieferungen angesichts von Vertreibung und historischen Zäsuren
sichtbar. Gleichzeitig lädt sein Fortleben im kulturellen Gedächtnis dazu ein, das
Alltägliche im Heiligen neu zu betrachten und weiter zu erforschen, wie Rituale – so
klein oder lokal sie auch sein mögen – größere Geschichten von Zusammenleben,
Widerstandskraft und geteilter heiliger Zeit sichtbar machen können.

Quellenangaben und weiterführende Literatur

Gültekin, Ahmet Kerim. 2018. “Alevi – Kürt Paskalyası”, Cumhuriyet – Pazar, April 8,
2018.

Gültekin, Ahmet Kerim. 2019. “Kurdish Alevism: Creating New Ways of Practicing the
Religion.” Working Paper Series of the HCAS “Multiple Secularities – Beyond the West,
Beyond Modernities”, no. 18. Leipzig: Leipzig University.

Gündoğan, Kazım. 2022. Alevileştirilmiş Ermeniler. İstanbul: Ayrıntı Yayınları.

Kharatyan, Hranoush. 2014a. “The Search for Identity in Dersim – Part 1: Identities in
Dersim.” Repair Future”.
https://repairfuture.net/index.php/en/identity-standpoint-of-armenia/the-search-for-ide
ntity-in-dersim-part-1-identities-in-dersim-armenian

Kharatyan, Hranoush. 2014b. “The Search for Identity in Dersim – Part 2: The Alevized
Armenians in Dersim.” Repair Future.
https://repairfuture.net/index.php/en/identity-standpoint-of-armenia/the-search-for-ide
ntity-in-dersim-part-2-the-alevized-armenians-in-dersim-armenian

Kerivel, Erwan. 2016. “Dersim Alevism, a Cross-Bred Identity.” New Eastern Politics,
December 6. Archived at:
https://repairfuture.net/index.php/en/identity-other-standpoint/dersim-alevism-a-cross-
bred-identity

Moosa, Matti. 1988. “Armenian Elements in the Beliefs of the Kizilbash Kurds.” In
Extremist Shiites: The Ghulat Sects, edited by Matti Moosa, 432-447. Syracuse, NY:
Syracuse University Press.


