ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

Autor: Ahmet Kerim Giultekin

Hako Sdr: Ein Fruhlingsritual der kurdischen
Aleviten und Armenier in Dersim

Yayin Tarihi: 5 Ekim 2025
Zusammenfassung

Hako Sdr, auch bekannt als das Fest des roten Eis, ist eine heute weitgehend
vergessene Fruhlingstradition, die fruher von kurdisch-alevitischen Gemeinschaften in
Dersim praktiziert wurde. Historisch fiel dieses Ritual mit dem christlichen Osterfest
zusammen und spiegelte einen intensiven kulturellen Austausch zwischen der
armenischen und der alevitischen Bevolkerung der Region wider - insbesondere in
Zeiten, in denen die armenische Prasenz in Dersim stark war.

Zentraler Bestandteil des Rituals war das Farben von Eiern in Rot, ein Symbol fur
Leben, Erneuerung und Fruchtbarkeit. Die roten Eier wurden in einem
gemeinschaftlichen und festlichen Rahmen geteilt und standen fur ein geteiltes
Verstandnis heiliger Zeit, das religidose Grenzen uberschritt.

Heute lebt Hako Sar nur noch in den Erinnerungen einiger weniger Familien weiter und
wird kaum noch praktiziert. Das Ritual gilt als ein eindrucklicher Hinweis auf die
multireligiose Vergangenheit Dersims sowie auf das allmahliche Verschwinden lokaler
alevitischer Kalender- und Festtraditionen.

Hako Sur (Fest des roten Eis)

Hako Sar, auf Englisch als Red Egg Festival bekannt, ist ein heute nahezu
verschwundenes Fruhlingsritual, das frUher von einigen kurdisch-alevitischen
Gemeinschaften und ihren armenischen Nachbar:innen in der Region Dersim (dem
heutigen Tunceli und seiner Umgebung) praktiziert wurde. Es stellt einen
synkretischen kulturellen Ausdruck dar, der auf gemeinsamen saisonalen Rhythmen
beruht, und ist heute vor allem aus den mindlichen Uberlieferungen weniger Familien
bekannt (Gultekin 2018).

Die Tradition stand in enger Beziehung zu den Osterfeiern (Zatik) der armenisch-
christlichen Bevolkerung Dersims und existierte historisch parallel zu diesen. In
friheren Zeiten, als die armenische Prasenz in der Region stark war, verkorperte Hako

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite1/7



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

SGr eine Form kultureller Begegnung, in der geteilte Kosmologien, landwirtschaftliche
Zyklen und rituelle Praktiken feste religidse Abgrenzungen Uberlagerten. Auch wenn
das Ritual heute nicht mehr 6ffentlich praktiziert wird, bleibt Hako Sdr ein Beispiel fir
eine regionale, alltagsnahe Spiritualitat, die aus Zusammenleben und jahreszeitlichem
Wandel hervorgegangen ist (Gultekin 2018).

Historischer und kultureller Kontext

Dersim war uber lange Zeit hinweg Heimat eines vielfaltigen ethno-religiosen Mosaiks,
zu dem kurdische Alevit:innen, Armenier:innen, sunnitische Kurd:innen sowie
(sunnitische und alevitische) Turk:innen gehorten. Im Laufe der Geschichte teilten
diese Gemeinschaften - unabhangig von Glauben oder Sprache (Kirmancki [auch
Zazaki genannt], Kurmanci, Turkisch oder Armenisch) - ahnliche wirtschaftliche
Strukturen wie Viehzucht und Landwirtschaft, vergleichbare gemeinschaftliche
Lebensformen sowie gemeinsame heilige Kalender (Gultekin 2019).

Dies fuhrte zur Entstehung von Uberlappenden saisonalen Ritualen und
mythologischen Vorstellungswelten, insbesondere in den Winter- und
Frihjahrsmonaten, in denen sich das religiose Leben durch Fasten, Reinigung und
symbolische Erneuerung verdichtete.

Fur die kurdischen Alevit:innen in Dersim umfasst diese Jahreszeit einen Zyklus von
Ritualen wie Gagan, Xizir, Kara Carsamba (Qeré Carseme) und Hawtemal. Viele dieser
Praktiken lassen sich auf alte iranische Glaubenssysteme zuruckfuhren und fielen
zeitlich mit wichtigen christlichen Festen wie Weihnachten und Ostern zusammen. Auf
diese Weise entstanden rituelle und symbolische Uberschneidungen, die feste
religiose Grenzen durchlassig machten.

Armenisch-alevitische rituelle Verflechtungen in Dersim

Die Frihlingspraxis von Hako Sdr ist ein eindrucksvolles Beispiel fir die tiefen rituellen
Verflechtungen, die einst die gemeinsame religidse Landschaft von Dersim pragten -
insbesondere zwischen der armenisch-christlichen und der kurdisch-alevitischen
Bevodlkerung. Wie Robert Moosa (1988) Uberzeugend gezeigt hat, waren armenische
Elemente in den Glaubensvorstellungen und Praktiken der Kizilbas-Kurden - vor allem
in gebirgigen Regionen wie Dersim - kein Zufall. Sie entstanden vielmehr aus
jahrhundertelangem Zusammenleben, einer geteilten Wirtschaftsweise und
Uberlappenden rituellen Kalendern.

Ethnographische Berichte und mindliche Uberlieferungen aus Dersim zeigen, dass
Rituale rund um Geburt, Tod, Frihlingserneuerung und heilige Kalendertage bei

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 2 /7



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

Armenier:innen und Alevit:innen oft bemerkenswerte Ahnlichkeiten aufwiesen. So gilt
der Donnerstagabend (héfteya péncsem) in der alevitischen Kosmologie als eine Zeit
besonderer spiritueller Offenheit. Gleichzeitig ist dieser Abend in der armenisch-
christlichen Tradition der Vorabend von Zatik (Ostern) und erinnert an das letzte
Abendmahl. In beiden Gemeinschaften wurden zu dieser Zeit nachtliche
Zusammenkunfte, gemeinsame Mahlzeiten, das Anzinden von Lampen oder Kerzen
sowie Rituale der Reinigung praktiziert. Das rote Ei, das sowohl bei Zatik als auch bei
Hako SUr eine zentrale Rolle spielt, symbolisiert in beiden Kontexten Leben Uber den
Tod, Fruchtbarkeit Uber Stillstand und Erneuerung nach Leid - kosmische
Vorstellungen, die religiése Grenzen uUberschreiten (Gultekin 2018).

Einige altere alevitische Gewahrspersonen aus Dorfern der Bezirke Ovacik und Hozat
erinnern sich daran, dass ihre Grol3eltern das Farben von Eiern im Fruhling als “eine
Tradition aus alten Zeiten, als wir mit den gavors lebten” beschrieben - ein
umgangssprachlicher Begriff fUr Armenier:innen, der hier weniger Feindschaft als
vielmehr erinnerte Nahe widerspiegelt. In manchen Fallen wurden die gefarbten Eier
zwischen Haushalten ausgetauscht, besonders in gemischten oder benachbarten
Dorfern, oder zu gemeinsamen Weideplatzen wahrend der Fruhlingswanderungen
mitgenommen. Diese Praktiken, meist ohne ausgearbeitete theologische Deutung,
zeigen eine alltagsnahe rituelle Logik, die auf Zusammenleben und gegenseitiger
Ubernahme beruhte (Glltekin 2018).

Dariiber hinaus markierten sowohl Armenier:innen als auch Alevit:innen den Ubergang
vom Winter zum Fruhling mit rituellen Mahlzeiten, die Krauter, Milchprodukte und
ungesauertes Brot einschlossen, sowie mit kollektiven Segnungen fur Vieh und Ernte.
Diese parallelen saisonalen Rhythmen trugen zur Entstehung einer gemeinsamen
“sakralen Okologie” bei - einer Religiositat, die starker im Land, seinen Zyklen und
Anforderungen verankert war als in institutioneller Lehre. Vor diesem Hintergrund
sollte Hako Sdr nicht als isolierte Besonderheit verstanden werden, sondern als ein
Knotenpunkt innerhalb eines dichten Netzes lokaler ritueller Uberschneidungen.
Moosas Analyse hilft, die Tradition des roten Eis nicht nur innerhalb der armenischen
Liturgie zu verorten, sondern auch als Teil einer breiteren Geschichte hybrider heiliger
Zeit in Dersim, in der Symbole, Gesten und Kosmologien Uber Gemeinschaftsgrenzen
hinweg zirkulierten.

Auch ethnographische Forschungen von Hranoush Kharatyan (2014a; 2014b) und
Erwan Kerivel (2016) bestatigen, dass Traditionen wie Hako S{r in einer stark
verflochtenen rituellen Landschaft entstanden, die durch das armenisch-alevitische
Zusammenleben in Dersim gepragt war. Kharatyan zeigt, dass insbesondere in der
spaten osmanischen und frihen republikanischen Zeit ganze armenische

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 3/7



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

Gemeinschaften Prozesse durchliefen, die sie als “Alevitisierung” beschreibt - nicht
nur im Glauben, sondern auch in sozialer Organisation, ritueller Praxis und
Verwandtschaftsbeziehungen. Armenische Dorfbewohner:innen Ubernahmen Ocak-
basierte spirituelle Linien, nahmen an saisonalen Fastenzeiten teil und bewahrten
zugleich christliche Elemente wie das Ritual des roten Eis innerhalb einer alevitischen
Kosmologie. Diese Veranderungen waren keine plotzlichen Konversionen, sondern
langfristige kulturelle Verschmelzungen, getragen von geteilter Geografie und
gemeinsamer Teilnahme an land- und jahreszeitenbezogenen Ritualen.

In dhnlicher Weise weist Kerivel starre ethnische Einteilungen zurtck und
argumentiert, dass die lIdentitat Dersims durch Vermischungen armenischer,
kurdischer, persischer und turkmenischer Einflusse gepragt wurde. Er betont, dass
alevitische Identitat in Dersim nicht allein sprachlich oder stammesbezogen war,
sondern sich Uber rituelle Zugehdorigkeit, Verbindungen zu Pir-Linien und verkdrperte
Praktiken formte - eine von ihm beschriebene “hybride Struktur”, die tief in lokalen
sakralen Okologien verwurzelt ist. Praktiken wie das Farben roter Eier im friihen
Frahling, die von Armenier:innen und Alevit:innen in unterschiedlichen symbolischen
Registern bewahrt wurden, zeigen beispielhaft, wie heilige Zeit in Dersim
gemeinschaftlich erlebt und rituell gestaltet wurde, selbst wenn politische
Entwicklungen diese verflochtenen Traditionen spater auseinanderbrachen.

Zusammenfassend verdeutlichen diese Studien, dass Hako SGr nicht nur ein
saisonales Ritual ist, sondern eine lebendige Spur des einst flieBenden kulturellen und
religiosen Pluralismus von Dersim.

Rituelle Praxis

Hako SGr wurde in der Regel im frihen Frihling gefeiert, etwa zur gleichen Zeit wie
Ostern, und griff zentrale Themen wie Wiedergeburt, Erneuerung und
gemeinschaftliches Teilen auf. Im Mittelpunkt der Tradition standen rot gefarbte Eier,
die die Erneuerung des Lebens in der Natur symbolisierten und in der christlichen
Theologie zugleich fur das Blut Christi und die Auferstehung stehen. Bei Alevit:innen
entwickelte sich diese Symbolik zu einer starker naturbezogenen und saisonalen Feier,
die nicht an strenge theologische Deutungen gebunden war.

Die Rituale begannen haufig am Donnerstagabend, einem heiligen Zeitpunkt im
alevitischen religiosen Leben, der dem Grundonnerstag im Christentum entspricht, an
dem des letzten Abendmahls gedacht wird. Zu den rituellen Praktiken gehérten
gemeinsame Mahlzeiten, der Austausch von Eiern und gemeinschaftliche
Zusammenkunfte. Die roten Eier wurden gefarbt und anschlieend in einem
spielerischen Wettstreit vorsichtig gegeneinander geschlagen. Wer verlor, schenkte

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 4 /7



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

sein Ei der Gewinnerin oder dem Gewinner - oft begleitet von einem Segenswunsch
oder einer humorvollen Geste.

Diese Zusammenkunfte starkten auch nachbarschaftliche Beziehungen und Formen
des Zusammenlebens. Armenische und alevitische Familien nahmen teils gemeinsam
teil oder pflegten ahnliche Brauche nebeneinander. Diese kulturelle Nahe steht
beispielhaft fiir ein breiteres Muster symbolischer Ubernahmen und ritueller
Annaherungen, das die religiése Landschaft von Dersim Uber lange Zeit gepragt hat.

Miindliche Uberlieferungen und Kontinuititen im Exil

Feldforschungen und mindliche Uberlieferungen zeigen, dass Hako Sar nicht nur in
Dersim existierte, sondern auch wahrend Phasen von Migration und Exil in
verschiedenen Formen weitergefuhrt wurde. Wie in Kazim Gundogans Buch
Alevilestirilmis Ermeniler (2022) dokumentiert, belegen einige der 72 Interviews, die er
mit Alevit:innen oder alevitisierten Armenier:innen fuhrte, dass die Tradition des
Eierfarbens Uber Generationen und Orte hinweg erinnert und praktiziert wurde. Diese
Zeugnisse machen deutlich, dass das Ritual nicht nur ein jahreszeitlicher Brauch war,
sondern auch der Bewahrung von ldentitat, Zugehdrigkeit und gemeinschaftlichem
Zusammenhalt im Alltag diente.

Perus Salik (geb. 1938) erinnert sich: “Ich kam als verheiratete Frau nach Mazgirt.
Auch dort schlossen mich manche aus. Aber insgesamt fuhlten wir uns wohler. Sie
wussten, dass wir Armenier waren. Wir farbten Eier und beteten.”

Die Tradition Uberdauerte sogar die Jahre des Exils in Westanatolien: “Im Exil
verrichteten meine Eltern ihre religiosen Handlungen in ihren eigenen Hausern. In
diesem Dorf in Usak holten sie - entsprechend ihrem christlichen Glauben - ihre
Kreuze hervor und beteten zur Sonne. An Feiertagen ehrten sie ihre eigenen
Traditionen. Zum Beispiel feierten sie ein Eierfest, sie backten Geback. All das geschah
heimlich; niemand sonst wusste davon.”

Es zeigt sich zudem, dass Dersimer Armenier:innen Eier auch an anderen Festtagen
als Ostern farbten: “Zu Hidirellez brachte uns meine Mutter Eier, gebratenes Fleisch
und Ol. Wir gingen ins Griine, kochten dort und farbten die Eier. Wir verteilten Eier und
Geback an unsere Freund:innen.”

Sengul GUndogdu Devletli (geb. 1961) beschreibt, wie ihre Eltern Sprache und Rituale
verbargen: “Wenn sie Armenisch sprachen, taten sie es heimlich, damit wir es nicht
horten. Ich denke, sie hatten Angst. Sie schlossen die Tur ab, damit niemand sie horen
konnte - in dem Glauben, dass ‘die Erde Ohren hat’. Gleichzeitig erlaubten sie uns,

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 5/7



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

Gagant zu feiern, und auch Ostern. Aber sie sagten nicht: ‘Das ist Ostern, das ist ein
armenisches Fest.’ Sie farbten die Eier mit Zwiebelschalen und brachten sie uns
zusammen mit anderen Dingen wie Brotchen in einem Bundel. Wir feierten draufRen
auf dem Land, aBen und tranken, als ware es ein einfaches Fruhlingsfest. Erst spater
verstanden wir, dass es sich um das Osterfest handelte.”

Diese Berichte zeigen, dass Hako S0r und ahnliche Eierfarbe-Rituale flexibel
weitergegeben wurden - raumlich und zeitlich angepasst. Mal erschienen sie als
jahreszeitlicher Brauch ohne klare religiose Zuordnung, mal als stille Form der
Identitatsbewahrung unter Bedingungen von Angst und Geheimhaltung.

Gegenwartiger Status und Erinnerung

Im 21. Jahrhundert ist Hako S{r fast vollstandig aus der aktiven Praxis verschwunden.
Die demografischen und politischen Brluche des 20. Jahrhunderts - darunter
Zwangsumesiedlungen, Massaker und kulturelle Unterdrickung - fUhrten dazu, dass
viele gemeinsame Rituale in Dersim allmahlich verloren gingen. Heute existiert Hako
Sar vor allem als Erinnerung, die in einigen wenigen Familien bewahrt wird und in
mundlichen Erzahlungen oder Familienanekdoten auftaucht.

Trotz seines Verschwindens aus der kollektiven Praxis bietet Hako Sar wichtige
Einblicke in die kulturelle Nahe, die einst das zwischengemeinschaftliche Leben in
Dersim pragte. Zugleich verweist das Ritual auf alltagsnahe und naturgebundene
Dimensionen der kurdisch-alevitischen Ritualpraxis - Dimensionen, die Uber formale
Theologie und institutionalisierte Religion hinausgehen und stattdessen in
jahreszeitlichen Zyklen, hauslichen Ritualen und gelebtem Zusammenleben verankert
sind.

Schlussfolgerung

Hako S(r ist heute zwar weitgehend vergessen, bleibt jedoch ein eindricklicher
Hinweis auf die tiefen Verflechtungen, die einst das religiése und kulturelle Leben von
Dersim bestimmten. Als saisonales Ritual, das Gemeinschaftsgrenzen uberschritt,
spiegelte es nicht nur die Rhythmen der Natur wider, sondern auch die Offenheit
lokaler Kosmologien, in denen alevitische und armenische Traditionen nebeneinander
bestanden und miteinander in Austausch traten.

Zugleich steht diese Praxis beispielhaft fir den langjahrigen kulturellen Pluralismus
Dersims - fur seine Fahigkeit, Uber Jahrhunderte hinweg ein Mosaik aus Sprachen,
Religionen und Traditionen zu beherbergen, die sich haufig Uberlappten statt zu
konkurrieren. Das Verschwinden von Hako SGr macht die Verletzlichkeit solcher

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 6 /7



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

lokalen Uberlieferungen angesichts von Vertreibung und historischen Zasuren
sichtbar. Gleichzeitig 1adt sein Fortleben im kulturellen Gedachtnis dazu ein, das
Alltagliche im Heiligen neu zu betrachten und weiter zu erforschen, wie Rituale - so
klein oder lokal sie auch sein mdgen - groRere Geschichten von Zusammenleben,
Widerstandskraft und geteilter heiliger Zeit sichtbar machen kdénnen.

Quellenangaben und weiterfuhrende Literatur

Gultekin, Ahmet Kerim. 2018. “Alevi - Kurt Paskalyasi”, Cumhuriyet - Pazar, April 8,
2018.

Gultekin, Ahmet Kerim. 2019. “Kurdish Alevism: Creating New Ways of Practicing the
Religion.” Working Paper Series of the HCAS “Multiple Secularities - Beyond the West,
Beyond Modernities”, no. 18. Leipzig: Leipzig University.

Gundogan, Kazim. 2022. Alevilestirilmis Ermeniler. istanbul: Ayrinti Yayinlari.

Kharatyan, Hranoush. 2014a. “The Search for Identity in Dersim - Part 1: Identities in
Dersim.” Repair Future”.
https://repairfuture.net/index.php/en/identity-standpoint-of-armenia/the-search-for-ide
ntity-in-dersim-part-1-identities-in-dersim-armenian

Kharatyan, Hranoush. 2014b. “The Search for Identity in Dersim - Part 2: The Alevized
Armenians in Dersim.” Repair Future.
https://repairfuture.net/index.php/en/identity-standpoint-of-armenia/the-search-for-ide
ntity-in-dersim-part-2-the-alevized-armenians-in-dersim-armenian

Kerivel, Erwan. 2016. “Dersim Alevism, a Cross-Bred Identity.” New Eastern Politics,
December 6. Archived at:
https://repairfuture.net/index.php/en/identity-other-standpoint/dersim-alevism-a-cross-
bred-identity

Moosa, Matti. 1988. “Armenian Elements in the Beliefs of the Kizilbash Kurds.” In
Extremist Shiites: The Ghulat Sects, edited by Matti Moosa, 432-447. Syracuse, NY:
Syracuse University Press.

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 7 /7



