ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

Autor: Martin Greve

Musik der Zaza
Yayin Tarihi: 5 Ekim 2025
Zusammenfassung

Die Musik der Zaza (Kirmanj-Dimili) sprechenden Bevoélkerung in Anatolien ist noch
wenig erforscht, sodass ein umfassender Uberblick Uber ihre musikalischen
Traditionen noch nicht madglich ist. Verschiedene Dialekte der Sprache werden in
einem weiten Gebiet gesprochen, das sich von Sivas bis Urfa erstreckt, und sowohl die
musikalischen Praktiken als auch die wissenschaftliche Forschung variieren erheblich.
Am bekanntesten ist die Musik der Zaza in Dersim, wo Klagelieder und religidose Lieder
die bekanntesten Formen sind. Aus weiter ostlich gelegenen Regionen sind zumindest
einige Musiker und Repertoires bekannt, wahrend die Musik der sunnitischen Zaza-
Gemeinschaften noch nicht erforscht wurde. Die oft diskutierte Frage, ob es eine
jeweils eigenstandige Musiksprachen der ,Zaza” oder der ,Kurden” gibt, kann
aufgrund des fast vollstandigen Fehlens historischer Dokumente auf
wissenschaftlicher Grundlage nicht beantwortet werden. Die frihesten Aufnahmen von
Zaza-Liedern stammen erst aus der Mitte des Zwanzigsten Jahrhunderts. Seit dem
spaten 20. Jahrhundert hat sich die Musik der Zaza unter dem Einfluss von Migration,
Urbanisierung und der Entwicklung der Musikindustrie erheblich verandert.

Die Musik der Zaza (Kirmanj-Dimili) sprechenden Bevolkerung in Anatolien ist noch
kaum erforscht, sodass ein umfassender Uberblick Uber ihre musikalischen Traditionen
bislang nicht madglich ist. Verschiedene Dialekte dieser Sprache werden in einem
weiten Gebiet gesprochen, dass Teile der Provinzen Sivas, Erzincan, Tunceli, Elazig,
Bingdl, Erzurum, Mus, Diyarbakir, Siirt, Urfa und Adiyaman umfasst (Caglayan, 2016;
Kaya, 2011; Lezgin, 2016; Ozcan & Caglayan, 2019). Innerhalb dieser ausgedehnten
Region unterscheiden sich die musikalischen Praktiken erheblich voneinander.

Das heute am besten dokumentierte Repertoire stammt aus Zentral-Dersim, einer
Uberwiegend zaza-sprachigen Region (Aslan, 2010; Erdogan, 2023; Greve & Kizildag,
2025 (in Kiirze erscheinend); Greve & Sahin, 2019; Onal, 2021; Onder & Senol, 2018;
Ozcan, 2003). Neben ihrer Sprache zeichnet sich die Region jedoch noch durch zwei
weitere Merkmale aus: vor allem durch ihre traumatische Geschichte, insbesondere
die Massaker von 1937-38. Die heute mit Abstand bedeutendste literarische und
musikalische Tradition in Dersim sind Klagelieder, die solo oder mit Begleitung von

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 1/ 8



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

Instrumenten wie der tembur-Laute oder der europaischen Geige gesungen werden.
Die meisten der erhaltenen Lieder erzahlen von Ereignissen aus diesen gewaltvollen
Jahren. Zu den bekanntesten Dichter-Sangern gehodren Sej Qaji (ca. 1871-1936),
Weliyé Wusené Yimami (1889-1958), Alaverdi (1921-1983), Hiseyin Doganay
(1940-2005) und Sait Baksi (geb. 1943) (Cengiz, 2010). Liebeslieder und Lieder Gber
andere Themen scheinen vor 1937 weiter verbreitet gewesen zu sein, hinzu kommen
Tanzliedern, die oft ohne Instrumentalbegleitung gesungen wurden. Auch andere
tragische Ereignisse - wie Lawinen oder Konflikte zwischen Stammen - waren
Gegenstand von Liedern. Daruber hinaus war es in Dersim moglich, bekannte Dichter-
Sanger zu beauftragen, Klagelieder zum Gedenken an verstorbene Verwandte oder
Bekannte zu dichten.

Ein zweites charakteristisches Merkmal von Dersim ist der Alevitentum mit seinen
lokalen Traditionen bis zur zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts. Einige dedes (pirs)
fUhrten in Dersim Zeremonien ausschlieBlich in Zaza durch und sangen auch eine
Vielzahl religidser Lieder in dieser Sprache (Cengiz, 2014). Auf der anderen Seite sind
aber auch religidse Lieder in Turkisch und sogar Kurmanji erhalten geblieben und
werden bis heute aufgefuhrt.

In benachbarten Regionen, in denen verwandte Dialekte des Zaza gesprochen werden,
etwa Qerebel/Karabel (6stliches Sivas), Karer (zentrales Bingol) und Varto-Hinis
(zwischen Erzurum und Mus), scheinen musikalische Traditionen weitgehend denen
von Dersim zu ahneln, soweit dies anhand der verfugbaren Informationen beurteilt
werden kann. Klagelieder und religiose Praktiken sind in diesen Regionen ebenfalls
verbreitet, jedoch fehlt die fur Dersim charakteristische tief melancholische
Atmosphare, die offensichtlich durch die traumatische Geschichte gepragt wurde. In
diesen benachbarten Gebieten behandeln Lieder in Zaza eher dorfliche Belange,
kleinere Zwischenfalle oder zwischenmenschliche Konflikte. Tanzlieder, die oft
Liebesgeschichten erzahlen, sind in der gesamten Region weit verbreitet und werden
sowohl in Zaza als auch in Kurmanji gesungen (Sahin, 2016). Ostlich und stdlich von
Bingdl liegt die Region der dengbéjs, die fast immer in Kurmanji singen, selbst einige
Zaza-sprachige dengbéjs in Bingdl oder Varto singen tberwiegend in Kurmanji. Zaza-
sprachige Dichter-Sanger wie Hidir Bas (1955-2023) und Devrés Baba (1938-1999) aus
Varto hingegen scheinen starker von alevitischen Liedtraditionen oder von turkischen
asik-Sangern beeinflusst worden zu sein.

Deutlich weniger ist Uber die Musik der zentralen und sudlichen Zaza-Gemeinschaften
bekannt, von denen die meisten dem sunnitischen Islam angehdren. In diesen
Gebieten sind islamische Gesange und Rezitationen - wie geside, ilahi, mevlid und
beyid - weit verbreitet. Es ist unklar, ob diese Genres lokale Stilmerkmale aufweisen

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 2/ 8



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

oder vielmehr einem breiteren, panislamischen anatolischen Stil entsprechen. Die
einzige Veroffentlichung, die sich mit dieser Frage befasst, eine Studie tGber mevlids in
zaza-Sprache (Tirascl, 2012), legt Letzteres nahe. Nur zwei Sanger aus Bingol haben
Uber ihren lokalen Kontext hinaus begrenzte Bekanntheit erreicht: Réncber Eziz
(1955-1988, Karasu, 2012) und Sait Altun (gest. 2018). Ihr Musikstil unterscheidet sich
deutlich von dem in Dersim. Réncber Eziz, beeinflusst von den linken
Musikbewegungen seiner Zeit, nahm sogar uzun havas in sein Repertoire auf. Sait
Altun hingegen war vor allem fur seine Auftritte bei Hochzeiten und o6ffentlichen
Feierlichkeiten bekannt, wo er sich in der Regel auf einer elektrischen saz begleitete.

Derzeit ist nichts Uber Lieder oder Sanger in Zaza aus weiter stdlich gelegenen
Provinzen wie Diyarbakir und Urfa oder aus den kleineren zazaischsprachigen
Enklaven in Kayseri, Kars und Ardahan bekannt. Zu den bekannteren Zaza-Musikern
gehort Mehmet Akbas aus Dicle-Piran, der heute in Koln lebt.

Insgesamt ist es kaum moglich, gemeinsame Merkmale einer Zaza-sprachigen
Musiktraditionen zu identifizieren. Viele der Liedformen - lawik, deyir, kelGm, [0riki
(Wiegenlieder) und siware (Klagelieder) - ahneln entsprechenden Genres, die in
anderen anatolischen Sprachen aufgeflhrt werden.

Zaza und Kurmanji Musik

Ein ernsthafter, systematischer Vergleich zwischen den musikalischen Traditionen von
Zaza- und Kurmanji sprechenden Gemeinschaften ist bislang nie versucht worden.
Eine offensichtliche Schwierigkeit besteht darin, dass selbst Kurmanji sprechenden
Traditionen keine musikalische Einheit bilden. Musik scheint sich schneller zu
verandern und anzupassen als Sprache und kann daher nur anhand von
Tonaufnahmen - die hochstens bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts zurickreichen - oder
anhand von notierten Quellen nachverfolgt werden, wie sie im Falle von Liedern in
Zaza-Sprache erst seit dem spaten 20. Jahrhundert existieren. Dies unterscheidet
historische Musikforschung von der vergleichenden Sprachforschung, die die
Geschichte und die Wechselbeziehungen von Sprachen allein auf der Grundlage des
zeitgendodssischen Sprachgebrauchs rekonstruieren kann.

In der gesamten kurdischen Bevdlkerung des Nahen Ostens weisen musikalische
Traditionen nur wenige einheitliche Merkmale auf, die als allgemein gultig fur alle
Kurden angesehen werden kdonnten. Obwohl kurdische Volkstanze und epische
Traditionen wie die der dengbéjs in einigen Regionen gemeinsame strukturelle oder
stilistische Merkmale haben, gibt es eine grofSe Vielfalt an regional und religios
unterschiedlichen Formen von Gesang und Rezitation. So unterscheidet sich etwa die
Musik von Hakkari deutlich von der aus Dersim oder dem West-Iran. Vergleichbare

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 3/ 8



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

musikalische Praktiken kdnnen in verschiedenen Regionen mit unterschiedlichen
Begriffen bezeichnet werden (Allison 2001), wahrend dieselben Begriffe je nach
lokalem Sprachgebrauch unterschiedliche Bedeutungen haben kénnen. Selbst
innerhalb des zentralen Dersim lasst sich kein einheitlicher musikalischer Kurmanji-
Stil identifizieren, der sich klar von dem der Zaza-sprachigen Gemeinschaften
unterscheidet. Der melodische Stil von Mahmut Baran (1923-1975) und seinem Sohn
Ali Baran (geb. 1956), die im Dorf Bargini (Karabakir, Bezirk Hozat) lebten und kilams
zur Begleitung von baglamas auffihrten, unterscheidet sich deutlich von den dengbéjs
in Kigi oder von den Liedern in Muhundu.

Wahrend zahlreiche Wissenschaftler Uber “kurdische Musik” geschrieben haben, gibt
es bislang nur eine Veroffentlichung, die sich speziell mit den musikalischen
Traditionen der Zaza befasst: Beltekins Artikel “Music among the Zazas” (Beltekin
2019). Die Studie konzentriert sich in erster Linie auf die Liwdertexte und weniger auf
musikalische Strukturen. Beltekins Fokus liegt auf dem Sanger Réncber Eziz aus
Bingdl, obwohl der Artikel auch eine Reihe sunnitischer religidser Musikgenres geside,
ilahi, mevlid und beyid, sowie verschiedene Liedformen wie lawik, deyir, kelam,
Liebes- und Arbeitslieder, 10riki (Wiegenlieder), siware (Klagelieder) und
Instrumentalsticke behandelt. Keine dieser Musikformen ist jedoch ausschliefSlich bei
Zaza-Sprechern bekannt, vielmehr sind sie in verschiedenen sprachlichen und
kulturellen Kontexten Anatoliens verbreitet.

Vergleiche mit den musikalischen Traditionen weiterer verwandter Sprachen, wie
beispielsweise Gurani im Nordwesten Irans, bleiben aufgrund fehlender
wissenschaftlicher Studien und historischer Quellen derezeit weitgehend spekulativ
(Hooshmanddrad 2004). Es lassen sich hdchstens oberflachliche Ahnlichkeiten
feststellen, etwa die weit verbreitete Verwendung von Langhalslauten, die aber in
vielen Sprachgemeinschaften ublich sind.

Die haufig diskutierte Frage, ob es eine eigenstandige Musiksprache der Zaza oder der
Kurden gibt, kann aufgrund von fast vollig fehlenden historischen Ton-Dokumenten
wissenschaftlich nicht beantwortet werden. Die frihesten Tonaufnahmen von Zaza-
Liedern stammen erst aus der Mitte des 20. Jahrhunderts. Solche Quellen reichen nicht
aus, um eine seriose Theorie Uber die “Urspriunge” von Musik einer bestimmten
sozialen Gruppe oder Uber Musikstrukturen, die mehrere Jahrhunderte zurlckreichen,
zu formulieren.

Jungere Entwicklungen

Seit Mitte des 20. Jahrhunderts hat die Abwanderung in die Stadte dazu gefuhrt, dass
viele Dorfer - insbesondere solche, die von ethnischen oder religidsen Minderheiten

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 4/ 8



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

bewohnt werden - weitgehend verlassen sind und nur noch wenige altere Einwohner
dauerhaft dort leben. Umgekehrt haben sich Stadte wie Tunceli, Bingdl und Varto zu
neuen urbanen Zentren entwickelt. Die fruhere Praxis, direkt fur Bekannte und
Verwandte im Dorf zu singen, ist verdrangt worden durch eine Verbreitung von Musik
durch Massenmedien, produziert mit professionellen Arrangements in Tonstudios. Die
Musik in Zaza-Sprache wurde politisiert, wahrend andere Interpreten versuchten, auf
dem groBeren turkischen Markt erfolgreich zu werden.

Ab 1961 migrierten viele Zaza-Sprecher nach Europa, oft aufgrund der Unterdruckung
ihrer Muttersprache und des Alevitentums durch den turkischen Staat. Seit den 1990er
Jahren wurden in Europa zahlreiche Dersim- und Varto-Vereine sowie alevitische
Organisationen gegrundet, in denen heute auch viele Zaza-Sprecher eine aktive Rolle
spielen. Seitdem finden regelmafig groRe Konzerte und Festivals mit Zaza
sprechenden Kunstlern in ganz Europa statt, die sowohl tlirkische als auch nicht-
tarkische Zuschauer anziehen. Die meisten heute bekannten Zaza-Sanger leben in
Europa oder haben zumindest einen Teil ihres Lebens dort verbracht: Yilmaz Celik
(Basel/Dersim), Kemal Kahraman (Berlin/Dersim), Sakina Teyna (Wien), Mikail Aslan
(Mainz), Ahmet Aslan (Koln/Rotterdam/Istanbul), Zelemele (Dusseldorf), Mehmet
Capan (Kornwestheim), Réncber Eziz (1955-1988; zuletzt Bremen), Seid Altun
(1949-2018, Deutschland), NilGfer Akbal (KéIn), LatfG Gultekin (Brussel), Ozan Serdar
(Bonn), Mehmet Akbas (Kdln), Mavis GuUneser (Berlin), Ferhat Tun¢ (Russelsheim), Ali
Asker (StraBburg) und Taner Akyol (Berlin) (Greve und Sahin 2019).

Die Musik der Zaza hat sich in Europa stark verandert. Einerseits versuchten viele
Migranten, alte Musiktraditionen zu bewahren, indem sie diese vor ihrem
Verschwinden aufnahmen und dokumentierten. In Europa lebende Sammler wie Daimi
Cengiz, Musa Canpolat, Hawar Tornecengi, Zilfi Selcan, Metin und Kemal Kahraman,
Huseyin Erdem und Tevfik Sahin bauten Uber viele Jahre hinweg umfangreiche Archive
mit historischen Musikaufnahmen auf. Musiker konsultierten diese Sammler haufig und
rekonstruierten Traditionen auf der Grundlage solcher Aufnahmen. Geférdert von der
europaischen Diaspora blUhte seit den 1990er Jahren ein “Dersim-Revival”, das oft die
Musik anderer Zaza-Regionen verdeckte.

Auf der anderen Seite hat sich die Musik in Europa weiterentwickelt. Die Bruder Metin
und Kemal Kahraman beispielsweise arrangierten Lieder mit europaischen
Instrumenten wie Gitarre, Violine und Flote, und Zelemele sang Zaza-Lieder im Stil von
Rock und Hip-Hop. Wahrend seines Studiums am Peter-Cornelius-Konservatorium in
Mainz (2001-2005) arrangierte Mikail Aslan das Liedes Munzur fur Orchester, wahrend
Ahmet Aslan am Konservatorium von Rotterdam Codarts Flamencogitarre lernte.
Taner Akyol komponierte gar zeitgendssische neue Musik Uber die Massaker von 1938;

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 5/ 8



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

sein Stuck Tertele fur Kammerorchester wurde in der Elbphilharmonie in Hamburg
uraufgefuhrt (Greve und Sahin 2019).

Schlussfolgerung

Der Text zeigt, dass die musikalischen Traditionen der Zaza- (Kirmanj-Dimili-)
sprechenden Gemeinschaften sowohl geographisch als auch historisch stark
fragmentiert, lokal verankert und bislang nur unzureichend dokumentiert sind.
Zentrale Hindernisse fur eine umfassende Bewertung der Zaza-Musik sind die weite
raumliche Verbreitung unterschiedlicher Dialekte, ausgepragte regionale und religiése
Differenzierungen sowie insbesondere der gravierende Mangel an historischen
schriftlichen und audiovisuellen Quellen. Vor diesem Hintergrund ist es analytisch
nicht haltbar, von einer einheitlichen oder homogenen “Zaza-Musik” zu sprechen.

Das zentrale Argument des Textes besteht darin, dass Dersim innerhalb dieses
Gefuges eine Ausnahmestellung einnimmt. Die Musiktradition Dersims hat - gepragt
durch den alevitischen Glauben und die traumatische Geschichte der Massaker von
1937-38 - eine klagezentrierte, tief melancholische Asthetik entwickelt. Musik fungiert
hier nicht primar als asthetische Praxis, sondern als Tragerin kollektiver Erinnerung
und des Gedenkens. Die zentrale Rolle der Zaza-Sprache in Cem-Ritualen und
religiosen Gesangen positioniert Dersim zudem als sprachliches und religidoses
Zentrum musikalischer Praxis. Zwar bestehen in benachbarten Zaza-Regionen
Uberschneidungen mit der Dersimer Musiktradition, doch fehlt dort eine vergleichbare,
durch historische Traumata gepragte asthetische Verdichtung.

Der Text verdeutlicht ferner, weshalb bislang kein systematischer Vergleich zwischen
Zaza- und Kurmanci-Musiktraditionen vorliegt. Musik erweist sich als eine Praxis, die
sich schneller wandelt als Sprache und stark von regionalen sowie religidosen
Kontexten beeinflusst wird. Vor diesem Hintergrund besitzen Ubergeordnete
Kategorien wie “kurdische Musik” oder “Zaza-Musik” angesichts der gegenwartigen
historischen und ethnomusikologischen Quellenlage nur eine begrenzte analytische
Tragfahigkeit.

Ein wesentlicher Beitrag des Textes liegt schlieBlich in der Analyse des pragenden
Einflusses der europaischen Diaspora auf die Zaza-Musik. Migration ermoglichte
einerseits die Dokumentation und Bewahrung alterer Repertoires, andererseits die
Entstehung neuer asthetischer Ausdrucksformen, hybrider Musikstile und eines seit
den 1990er Jahren wirksamen “Dersim-Revivals”. Dieses Revival hat die Zaza-Musik in
einen transnationalen Kontext Uberfuhrt und sie zu einem dynamischen kulturellen
Feld gemacht, in dem Erinnerung, Politik und kinstlerische Innovation eng
miteinander verflochten sind.

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 6/ 8



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Enzyklopadie

Quellenangaben und weiterfiuhrende Literatur

Allison, Christine. 2001. The Yezidi Oral Tradition in Iraqi Kurdistan. Richmond, Surrey:
Curzon.

Aslan, Mahmut. 2010. “Mzik ve Kiltirel Kékler Baglaminda Dersim Mzigi.” icinde
Herkesin Bildigi Sir: Dersim, haz. Seref Aslan, 197-220. istanbul: iletisim Yayinlar.

Beltekin, Nihat. 2019. “Zazalarda Miizik.” icinde Sézden Yaziya Zazaca, haz. Nuri
Baran Akin ve M. Kirkan, 233-259. istanbul: Peywend Yayinlari.

Caglayan, Ercan. 2016. Zazalar: Tarih, Kiltir ve Kimlik. istanbul: istanbul Bilgi
Universitesi Yayinlari.

Cengiz, Daimi. 2010. Dizeleriyle Tarihe Tanik Dersim Sairi Sey Qaji. istanbul: Horasan
Yayinlari.

Cengiz, Daimi. 2014. “Kureysan (Khuresu) Ocagi’'nin Cem Ritlieli ve Ritliel Musikisi.”
Tunceli Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi 3: 56-94.

Erdogan, Ali. 2023. “S6zIU Kiltirden Yazili Kultire Alevilik ve Mizik (Tunceli Ornegi).”
Edep Erkan 4: 121-140.

Greve, Martin, ve Deniz Kizildag. 2025 (basimda). Musical Traces of a Lost Past:
Looking for Greater Dersim. Wurzburg: Ergon Verlag.

Greve, Martin, ve Ozge Sahin. 2019. Anlatilamazi ifade Etmek: Dersim’in Yeni
Sound’unun Olusumu. istanbul: Tarih Vakfi Yurt Yayinlari.

Hooshmandrad, Parisa. 2004. Performing the Belief: Sacred Music Practice of the
Kurdish Ahl-e Haqq of Gdran. Doktora tezi, University of California, Berkeley.

Kaya, Mehmet Sait. 2011. The Zaza Kurds of Turkey: A Middle Eastern Minority in a
Globalised Society. London: I.B. Tauris.

Lezgin, Resat Ali. 2016. Toplumsal Kiirt Gruplarindan Zazalar: Kbéken, Cografya, Din,
Dil, Edebiyat. Diyarbakir: Rosna Yayinlari.

Onal, Ozkan. 2021. “Mazgirt Mizik Kultirinde Oyun Ezgileri Gelenegdi.” icinde Mazgirt,
698-713. istanbul: Utopya Yayinlari.

Onder, Erdal, ve Ozlem Senol. 2018. “Hozat'ta Mizik Kiltiri.” icinde Hozat, haz. Seref
Aslan ve Zeynep Hepkon, 214-237. istanbul: Utopya Yayinlari.

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 7/ 8



AL Bl Alevi Enzyklopadie

ANSIKLOPEDISI

Ozcan, Metin. 2003. Kdrdiin Gelini: Notalariyla Tunceli Halk Tirkiileri ve Oyun Havalari.
Ankara: Kalan Yayinlari.

Ozcan, Metin, ve Hamit Caglayan. 2019. Tarihsel ve Sosyolojik Gelisimi ile Zazaca:
Tarih, Edebiyat, Cografya, Folklor. Tunceli: Kalan Yayinlari.

Sahin, Turgay. 2016. Lawiké Qerebéli u Qocgiriye. istanbul: Tij Yayinlari.

Tirasci, Mehmet. 2012. “Zazaca Mevlidler ve Miizikal Olarak icra Edilis Tarzlari.” icinde
Il. Uluslararasi Zaza Tarihi ve Kultir Sempozyumu (4-6 Mayis 2012), haz. Mehmet
Varol, 676-687. Bingdl: Bingdl Universitesi Yayinlari.

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 8/ 8



