
Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 1 / 8

Autor: Martin Greve

Musik der Zaza
Yayın Tarihi: 5 Ekim 2025

Zusammenfassung

Die Musik der Zaza (Kırmanj–Dimilî) sprechenden Bevölkerung in Anatolien ist noch
wenig erforscht, sodass ein umfassender Überblick über ihre musikalischen
Traditionen noch nicht möglich ist. Verschiedene Dialekte der Sprache werden in
einem weiten Gebiet gesprochen, das sich von Sivas bis Urfa erstreckt, und sowohl die
musikalischen Praktiken als auch die wissenschaftliche Forschung variieren erheblich.
Am bekanntesten ist die Musik der Zaza in Dersim, wo Klagelieder und religiöse Lieder
die bekanntesten Formen sind. Aus weiter östlich gelegenen Regionen sind zumindest
einige Musiker und Repertoires bekannt, während die Musik der sunnitischen Zaza-
Gemeinschaften noch nicht erforscht wurde. Die oft diskutierte Frage, ob es eine
jeweils eigenständige Musiksprachen der „Zaza” oder der „Kurden” gibt, kann
aufgrund des fast vollständigen Fehlens historischer Dokumente auf
wissenschaftlicher Grundlage nicht beantwortet werden. Die frühesten Aufnahmen von
Zaza-Liedern stammen erst aus der Mitte des Zwanzigsten Jahrhunderts. Seit dem
späten 20. Jahrhundert hat sich die Musik der Zaza unter dem Einfluss von Migration,
Urbanisierung und der Entwicklung der Musikindustrie erheblich verändert.

Die Musik der Zaza (Kırmanj-Dimilî) sprechenden Bevölkerung in Anatolien ist noch
kaum erforscht, sodass ein umfassender Überblick über ihre musikalischen Traditionen
bislang nicht möglich ist. Verschiedene Dialekte dieser Sprache werden in einem
weiten Gebiet gesprochen, dass Teile der Provinzen Sivas, Erzincan, Tunceli, Elazığ,
Bingöl, Erzurum, Muş, Diyarbakır, Siirt, Urfa und Adıyaman umfasst (Çağlayan, 2016;
Kaya, 2011; Lezgin, 2016; Özcan & Çağlayan, 2019). Innerhalb dieser ausgedehnten
Region unterscheiden sich die musikalischen Praktiken erheblich voneinander.

Das heute am besten dokumentierte Repertoire stammt aus Zentral-Dersim, einer
überwiegend zaza-sprachigen Region (Aslan, 2010; Erdoğan, 2023; Greve & Kızıldağ,
2025 (in Kürze erscheinend); Greve & Şahin, 2019; Önal, 2021; Önder & Şenol, 2018;
Özcan, 2003). Neben ihrer Sprache zeichnet sich die Region jedoch noch durch zwei
weitere Merkmale aus: vor allem durch ihre traumatische Geschichte, insbesondere
die Massaker von 1937-38. Die heute mit Abstand bedeutendste literarische und
musikalische Tradition in Dersim sind Klagelieder, die solo oder mit Begleitung von



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 2 / 8

Instrumenten wie der tembur-Laute oder der europäischen Geige gesungen werden.
Die meisten der erhaltenen Lieder erzählen von Ereignissen aus diesen gewaltvollen
Jahren. Zu den bekanntesten Dichter-Sängern gehören Sej Qaji (ca. 1871-1936),
Weliyê Wuşenê Yimami (1889-1958), Alaverdi (1921-1983), Hüseyin Doğanay
(1940-2005) und Sait Baksi (geb. 1943) (Cengiz, 2010). Liebeslieder und Lieder über
andere Themen scheinen vor 1937 weiter verbreitet gewesen zu sein, hinzu kommen
Tanzliedern, die oft ohne Instrumentalbegleitung gesungen wurden. Auch andere
tragische Ereignisse – wie Lawinen oder Konflikte zwischen Stämmen – waren
Gegenstand von Liedern. Darüber hinaus war es in Dersim möglich, bekannte Dichter-
Sänger zu beauftragen, Klagelieder zum Gedenken an verstorbene Verwandte oder
Bekannte zu dichten.

Ein zweites charakteristisches Merkmal von Dersim ist der Alevitentum mit seinen
lokalen Traditionen bis zur zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Einige dedes (pirs)
führten in Dersim Zeremonien ausschließlich in Zaza durch und sangen auch eine
Vielzahl religiöser Lieder in dieser Sprache (Cengiz, 2014). Auf der anderen Seite sind
aber auch religiöse Lieder in Türkisch und sogar Kurmanji erhalten geblieben und
werden bis heute aufgeführt.

In benachbarten Regionen, in denen verwandte Dialekte des Zaza gesprochen werden,
etwa Qerebel/Karabel (östliches Sivas), Karer (zentrales Bingöl) und Varto-Hınıs
(zwischen Erzurum und Muş), scheinen musikalische Traditionen weitgehend denen
von Dersim zu ähneln, soweit dies anhand der verfügbaren Informationen beurteilt
werden kann. Klagelieder und religiöse Praktiken sind in diesen Regionen ebenfalls
verbreitet, jedoch fehlt die für Dersim charakteristische tief melancholische
Atmosphäre, die offensichtlich durch die traumatische Geschichte geprägt wurde. In
diesen benachbarten Gebieten behandeln Lieder in Zaza eher dörfliche Belange,
kleinere Zwischenfälle oder zwischenmenschliche Konflikte. Tanzlieder, die oft
Liebesgeschichten erzählen, sind in der gesamten Region weit verbreitet und werden
sowohl in Zaza als auch in Kurmanji gesungen (Şahin, 2016). Östlich und südlich von
Bingöl liegt die Region der dengbêjs, die fast immer in Kurmanji singen, selbst einige
Zaza-sprachige dengbêjs in Bingöl oder Varto singen überwiegend in Kurmanji. Zaza-
sprachige Dichter-Sänger wie Hıdır Baş (1955-2023) und Devrêş Baba (1938-1999) aus
Varto hingegen scheinen stärker von alevitischen Liedtraditionen oder von türkischen
âşık-Sängern beeinflusst worden zu sein.

Deutlich weniger ist über die Musik der zentralen und südlichen Zaza-Gemeinschaften
bekannt, von denen die meisten dem sunnitischen Islam angehören. In diesen
Gebieten sind islamische Gesänge und Rezitationen – wie qeside, ilahi, mevlîd und
beyîd – weit verbreitet. Es ist unklar, ob diese Genres lokale Stilmerkmale aufweisen



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 3 / 8

oder vielmehr einem breiteren, panislamischen anatolischen Stil entsprechen. Die
einzige Veröffentlichung, die sich mit dieser Frage befasst, eine Studie über mevlîds in
zaza-Sprache (Tıraşçı, 2012), legt Letzteres nahe. Nur zwei Sänger aus Bingöl haben
über ihren lokalen Kontext hinaus begrenzte Bekanntheit erreicht: Rêncber Ezîz
(1955-1988, Karasu, 2012) und Sait Altun (gest. 2018). Ihr Musikstil unterscheidet sich
deutlich von dem in Dersim. Rêncber Ezîz, beeinflusst von den linken
Musikbewegungen seiner Zeit, nahm sogar uzun havas in sein Repertoire auf. Sait
Altun hingegen war vor allem für seine Auftritte bei Hochzeiten und öffentlichen
Feierlichkeiten bekannt, wo er sich in der Regel auf einer elektrischen saz begleitete.

Derzeit ist nichts über Lieder oder Sänger in Zaza aus weiter südlich gelegenen
Provinzen wie Diyarbakır und Urfa oder aus den kleineren zazaischsprachigen
Enklaven in Kayseri, Kars und Ardahan bekannt. Zu den bekannteren Zaza-Musikern
gehört Mehmet Akbaş aus Dicle-Pîran, der heute in Köln lebt.

Insgesamt ist es kaum möglich, gemeinsame Merkmale einer Zaza-sprachigen
Musiktraditionen zu identifizieren. Viele der Liedformen – lawik, deyir, kelûm, lûrikî
(Wiegenlieder) und siware (Klagelieder) – ähneln entsprechenden Genres, die in
anderen anatolischen Sprachen aufgeführt werden.

Zaza und Kurmanji Musik

Ein ernsthafter, systematischer Vergleich zwischen den musikalischen Traditionen von
Zaza- und Kurmanji sprechenden Gemeinschaften ist bislang nie versucht worden.
Eine offensichtliche Schwierigkeit besteht darin, dass selbst Kurmanji sprechenden
Traditionen keine musikalische Einheit bilden. Musik scheint sich schneller zu
verändern und anzupassen als Sprache und kann daher nur anhand von
Tonaufnahmen – die höchstens bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts zurückreichen – oder
anhand von notierten Quellen nachverfolgt werden, wie sie im Falle von Liedern in
Zaza-Sprache erst seit dem späten 20. Jahrhundert existieren. Dies unterscheidet
historische Musikforschung von der vergleichenden Sprachforschung, die die
Geschichte und die Wechselbeziehungen von Sprachen allein auf der Grundlage des
zeitgenössischen Sprachgebrauchs rekonstruieren kann.

In der gesamten kurdischen Bevölkerung des Nahen Ostens weisen musikalische
Traditionen nur wenige einheitliche Merkmale auf, die als allgemein gültig für alle
Kurden angesehen werden könnten. Obwohl kurdische Volkstänze und epische
Traditionen wie die der dengbêjs in einigen Regionen gemeinsame strukturelle oder
stilistische Merkmale haben, gibt es eine große Vielfalt an regional und religiös
unterschiedlichen Formen von Gesang und Rezitation. So unterscheidet sich etwa die
Musik von Hakkâri deutlich von der aus Dersim oder dem West-Iran. Vergleichbare



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 4 / 8

musikalische Praktiken können in verschiedenen Regionen mit unterschiedlichen
Begriffen bezeichnet werden (Allison 2001), während dieselben Begriffe je nach
lokalem Sprachgebrauch unterschiedliche Bedeutungen haben können. Selbst
innerhalb des zentralen Dersim lässt sich kein einheitlicher musikalischer Kurmanji-
Stil identifizieren, der sich klar von dem der Zaza-sprachigen Gemeinschaften
unterscheidet. Der melodische Stil von Mahmut Baran (1923-1975) und seinem Sohn
Ali Baran (geb. 1956), die im Dorf Bargini (Karabakır, Bezirk Hozat) lebten und kılams
zur Begleitung von bağlamas aufführten, unterscheidet sich deutlich von den dengbêjs
in Kiğı oder von den Liedern in Muhundu.

Während zahlreiche Wissenschaftler über “kurdische Musik” geschrieben haben, gibt
es bislang nur eine Veröffentlichung, die sich speziell mit den musikalischen
Traditionen der Zaza befasst: Beltekins Artikel “Music among the Zazas” (Beltekin
2019). Die Studie konzentriert sich in erster Linie auf die Liwdertexte und weniger auf
musikalische Strukturen. Beltekins Fokus liegt auf dem Sänger Rêncber Ezîz aus
Bingöl, obwohl der Artikel auch eine Reihe sunnitischer religiöser Musikgenres qeside,
ilahi, mevlîd und beyîd, sowie verschiedene Liedformen wie lawik, deyir, kelâm,
Liebes- und Arbeitslieder, lûrikî (Wiegenlieder), şîware (Klagelieder) und
Instrumentalstücke behandelt. Keine dieser Musikformen ist jedoch ausschließlich bei
Zaza-Sprechern bekannt, vielmehr sind sie in verschiedenen sprachlichen und
kulturellen Kontexten Anatoliens verbreitet.

Vergleiche mit den musikalischen Traditionen weiterer verwandter Sprachen, wie
beispielsweise Gurani im Nordwesten Irans, bleiben aufgrund fehlender
wissenschaftlicher Studien und historischer Quellen derezeit weitgehend spekulativ
(Hooshmanddrad 2004). Es lassen sich höchstens oberflächliche Ähnlichkeiten
feststellen, etwa die weit verbreitete Verwendung von Langhalslauten, die aber in
vielen Sprachgemeinschaften üblich sind.

Die häufig diskutierte Frage, ob es eine eigenständige Musiksprache der Zaza oder der
Kurden gibt, kann aufgrund von fast völlig fehlenden historischen Ton-Dokumenten
wissenschaftlich nicht beantwortet werden. Die frühesten Tonaufnahmen von Zaza-
Liedern stammen erst aus der Mitte des 20. Jahrhunderts. Solche Quellen reichen nicht
aus, um eine seriöse Theorie über die “Ursprünge” von Musik einer bestimmten
sozialen Gruppe oder über Musikstrukturen, die mehrere Jahrhunderte zurückreichen,
zu formulieren.

Jüngere Entwicklungen

Seit Mitte des 20. Jahrhunderts hat die Abwanderung in die Städte dazu geführt, dass
viele Dörfer – insbesondere solche, die von ethnischen oder religiösen Minderheiten



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 5 / 8

bewohnt werden – weitgehend verlassen sind und nur noch wenige ältere Einwohner
dauerhaft dort leben. Umgekehrt haben sich Städte wie Tunceli, Bingöl und Varto zu
neuen urbanen Zentren entwickelt. Die frühere Praxis, direkt für Bekannte und
Verwandte im Dorf zu singen, ist verdrängt worden durch eine Verbreitung von Musik
durch Massenmedien, produziert mit professionellen Arrangements in Tonstudios. Die
Musik in Zaza-Sprache wurde politisiert, während andere Interpreten versuchten, auf
dem größeren türkischen Markt erfolgreich zu werden.

Ab 1961 migrierten viele Zaza-Sprecher nach Europa, oft aufgrund der Unterdrückung
ihrer Muttersprache und des Alevitentums durch den türkischen Staat. Seit den 1990er
Jahren wurden in Europa zahlreiche Dersim- und Varto-Vereine sowie alevitische
Organisationen gegründet, in denen heute auch viele Zaza-Sprecher eine aktive Rolle
spielen. Seitdem finden regelmäßig große Konzerte und Festivals mit Zaza
sprechenden Künstlern in ganz Europa statt, die sowohl türkische als auch nicht-
türkische Zuschauer anziehen. Die meisten heute bekannten Zaza-Sänger leben in
Europa oder haben zumindest einen Teil ihres Lebens dort verbracht: Yılmaz Çelik
(Basel/Dersim), Kemal Kahraman (Berlin/Dersim), Sakina Teyna (Wien), Mikail Aslan
(Mainz), Ahmet Aslan (Köln/Rotterdam/Istanbul), Zelemele (Düsseldorf), Mehmet
Çapan (Kornwestheim), Rêncber Ezîz (1955-1988; zuletzt Bremen), Seîd Altun
(1949-2018, Deutschland), Nilüfer Akbal (Köln), Lütfü Gültekin (Brüssel), Ozan Serdar
(Bonn), Mehmet Akbaş (Köln), Maviş Güneşer (Berlin), Ferhat Tunç (Rüsselsheim), Ali
Asker (Straßburg) und Taner Akyol (Berlin) (Greve und Şahin 2019).

Die Musik der Zaza hat sich in Europa stark verändert. Einerseits versuchten viele
Migranten, alte Musiktraditionen zu bewahren, indem sie diese vor ihrem
Verschwinden aufnahmen und dokumentierten. In Europa lebende Sammler wie Daimi
Cengiz, Musa Canpolat, Hawar Tornecengi, Zilfi Selcan, Metin und Kemal Kahraman,
Hüseyin Erdem und Tevfik Şahin bauten über viele Jahre hinweg umfangreiche Archive
mit historischen Musikaufnahmen auf. Musiker konsultierten diese Sammler häufig und
rekonstruierten Traditionen auf der Grundlage solcher Aufnahmen. Gefördert von der
europäischen Diaspora blühte seit den 1990er Jahren ein “Dersim-Revival”, das oft die
Musik anderer Zaza-Regionen verdeckte.

Auf der anderen Seite hat sich die Musik in Europa weiterentwickelt. Die Brüder Metin
und Kemal Kahraman beispielsweise arrangierten Lieder mit europäischen
Instrumenten wie Gitarre, Violine und Flöte, und Zelemele sang Zaza-Lieder im Stil von
Rock und Hip-Hop. Während seines Studiums am Peter-Cornelius-Konservatorium in
Mainz (2001-2005) arrangierte Mikail Aslan das Liedes Munzur für Orchester, während
Ahmet Aslan am Konservatorium von Rotterdam Codarts Flamencogitarre lernte.
Taner Akyol komponierte gar zeitgenössische neue Musik über die Massaker von 1938;



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 6 / 8

sein Stück Tertele für Kammerorchester wurde in der Elbphilharmonie in Hamburg
uraufgeführt (Greve und Şahin 2019).

Schlussfolgerung

Der Text zeigt, dass die musikalischen Traditionen der Zaza- (Kırmanj-Dimilî-)
sprechenden Gemeinschaften sowohl geographisch als auch historisch stark
fragmentiert, lokal verankert und bislang nur unzureichend dokumentiert sind.
Zentrale Hindernisse für eine umfassende Bewertung der Zaza-Musik sind die weite
räumliche Verbreitung unterschiedlicher Dialekte, ausgeprägte regionale und religiöse
Differenzierungen sowie insbesondere der gravierende Mangel an historischen
schriftlichen und audiovisuellen Quellen. Vor diesem Hintergrund ist es analytisch
nicht haltbar, von einer einheitlichen oder homogenen “Zaza-Musik” zu sprechen.

Das zentrale Argument des Textes besteht darin, dass Dersim innerhalb dieses
Gefüges eine Ausnahmestellung einnimmt. Die Musiktradition Dersims hat – geprägt
durch den alevitischen Glauben und die traumatische Geschichte der Massaker von
1937-38 – eine klagezentrierte, tief melancholische Ästhetik entwickelt. Musik fungiert
hier nicht primär als ästhetische Praxis, sondern als Trägerin kollektiver Erinnerung
und des Gedenkens. Die zentrale Rolle der Zaza-Sprache in Cem-Ritualen und
religiösen Gesängen positioniert Dersim zudem als sprachliches und religiöses
Zentrum musikalischer Praxis. Zwar bestehen in benachbarten Zaza-Regionen
Überschneidungen mit der Dersimer Musiktradition, doch fehlt dort eine vergleichbare,
durch historische Traumata geprägte ästhetische Verdichtung.

Der Text verdeutlicht ferner, weshalb bislang kein systematischer Vergleich zwischen
Zaza- und Kurmanci-Musiktraditionen vorliegt. Musik erweist sich als eine Praxis, die
sich schneller wandelt als Sprache und stark von regionalen sowie religiösen
Kontexten beeinflusst wird. Vor diesem Hintergrund besitzen übergeordnete
Kategorien wie “kurdische Musik” oder “Zaza-Musik” angesichts der gegenwärtigen
historischen und ethnomusikologischen Quellenlage nur eine begrenzte analytische
Tragfähigkeit.

Ein wesentlicher Beitrag des Textes liegt schließlich in der Analyse des prägenden
Einflusses der europäischen Diaspora auf die Zaza-Musik. Migration ermöglichte
einerseits die Dokumentation und Bewahrung älterer Repertoires, andererseits die
Entstehung neuer ästhetischer Ausdrucksformen, hybrider Musikstile und eines seit
den 1990er Jahren wirksamen “Dersim-Revivals”. Dieses Revival hat die Zaza-Musik in
einen transnationalen Kontext überführt und sie zu einem dynamischen kulturellen
Feld gemacht, in dem Erinnerung, Politik und künstlerische Innovation eng
miteinander verflochten sind.



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 7 / 8

Quellenangaben und weiterführende Literatur

Allison, Christine. 2001. The Yezidi Oral Tradition in Iraqi Kurdistan. Richmond, Surrey:
Curzon.

Aslan, Mahmut. 2010. “Müzik ve Kültürel Kökler Bağlamında Dersim Müziği.” İçinde
Herkesin Bildiği Sır: Dersim, haz. Şeref Aslan, 197-220. İstanbul: İletişim Yayınları.

Beltekin, Nihat. 2019. “Zazalarda Müzik.” İçinde Sözden Yazıya Zazaca, haz. Nuri
Baran Akın ve M. Kırkan, 233-259. İstanbul: Peywend Yayınları.

Çağlayan, Ercan. 2016. Zazalar: Tarih, Kültür ve Kimlik. İstanbul: İstanbul Bilgi
Üniversitesi Yayınları.

Cengiz, Daimi. 2010. Dizeleriyle Tarihe Tanık Dersim Şairi Sey Qaji. İstanbul: Horasan
Yayınları.

Cengiz, Daimi. 2014. “Kureyşan (Khuresu) Ocağı’nın Cem Ritüeli ve Ritüel Musikisi.”
Tunceli Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 3: 56-94.

Erdoğan, Ali. 2023. “Sözlü Kültürden Yazılı Kültüre Alevilik ve Müzik (Tunceli Örneği).”
Edep Erkan 4: 121-140.

Greve, Martin, ve Deniz Kızıldağ. 2025 (basımda). Musical Traces of a Lost Past:
Looking for Greater Dersim. Würzburg: Ergon Verlag.

Greve, Martin, ve Özge Şahin. 2019. Anlatılamazı İfade Etmek: Dersim’in Yeni
Sound’unun Oluşumu. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları.

Hooshmandrad, Parisa. 2004. Performing the Belief: Sacred Music Practice of the
Kurdish Ahl-e Haqq of Gûrân. Doktora tezi, University of California, Berkeley.

Kaya, Mehmet Sait. 2011. The Zaza Kurds of Turkey: A Middle Eastern Minority in a
Globalised Society. London: I.B. Tauris.

Lezgîn, Reşat Ali. 2016. Toplumsal Kürt Gruplarından Zazalar: Köken, Coğrafya, Din,
Dil, Edebiyat. Diyarbakır: Roşna Yayınları.

Önal, Özkan. 2021. “Mazgirt Müzik Kültüründe Oyun Ezgileri Geleneği.” İçinde Mazgirt,
698-713. İstanbul: Ütopya Yayınları.

Önder, Erdal, ve Özlem Şenol. 2018. “Hozat’ta Müzik Kültürü.” İçinde Hozat, haz. Şeref
Aslan ve Zeynep Hepkon, 214-237. İstanbul: Ütopya Yayınları.



Alevi Enzyklopädie

www.aleviansiklopedisi.com/de/
Seite 8 / 8

Özcan, Metin. 2003. Kürdün Gelini: Notalarıyla Tunceli Halk Türküleri ve Oyun Havaları.
Ankara: Kalan Yayınları.

Özcan, Metin, ve Hamit Çağlayan. 2019. Tarihsel ve Sosyolojik Gelişimi ile Zazaca:
Tarih, Edebiyat, Coğrafya, Folklor. Tunceli: Kalan Yayınları.

Şahin, Turgay. 2016. Lawıkê Qerebêli u Qoçgiriye. İstanbul: Tij Yayınları.

Tıraşçı, Mehmet. 2012. “Zazaca Mevlidler ve Müzikal Olarak İcra Ediliş Tarzları.” İçinde
II. Uluslararası Zaza Tarihi ve Kültür Sempozyumu (4-6 Mayıs 2012), haz. Mehmet
Varol, 676-687. Bingöl: Bingöl Üniversitesi Yayınları.


