ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Yazar: Martin van Bruinessen

Alevi Calismalari: Alanin Gelisimine Kisa Bir
Bakis

Ozet

Bu metin, 19. ylzyil ortalarindan itibaren kronolojik sirayla Alevi Calismalari alanina
yapilmis en 6nemli katkilar iceren agiklamali bir bibliyografya sunmaktadir. Alevilige
bir din olarak (olumlu) ilgi gosteren en erken gozlemci grubu olarak Amerikan
Protestan misyonerleri tanimlanmaktadir. Biraz daha sonraki donemde Avrupali
arkeologlar, Alevi topluluklarini inceledikleri kadim uygarliklarin olasi devami olarak
degerlendirmistir. Avrupali oryantalistler ise Arapcga, Farsca ve Osmanl Turkgesi metin
calismalarini, misyonerlerin ve arkeologlarin bulgulariyla birlestirmistir. Yirminci
yUzyilin baslarinda Turk milliyetgileri, bu “yabanci” yaklasimlara karsi Aleviligi 6zgin
ve sahici Turk geleneklerinin bir ifadesi olarak ele alan calismalarla karsilik vermistir.
Bununla birlikte, ana akim islam’dan farklihi§i nedeniyle Alevilik ayni zamanda ulusal
birlige yonelik bir tehdit olarak da algilanmistir. Stinni ilahiyatcilar, Tark
milliyetcilerinin izinden giderek Aleviligin islami ve Tlrk kokenlerini géstermeyi
amaclayan calismalar Gretmistir. Yirminci ytzyilin ikinci yarisindaki toplumsal
donlsimler — koylerden buylk sehirlere ve daha sonra Avrupa’ya gogc, kitlesel egitim,
Sunni-Alevi catismalari — Alevi Calismalari’ni Aleviligin toplumsal, ekonomik ve siyasal
boyutlarina yéneltmistir. 1970’lerden itibaren antropologlar da alana énemli katkilar
sunmustur. Yaklasik 1990 yilinda baslayan Alevi canlanmasi ise U¢ temel yeni
gelismeyi beraberinde getirmistir: ilk kez Alevi entelektleller ve akademisyenler Alevi
Calismalari’'na belirleyici katkilar yapmistir; ikinci olarak, 6zellikle Turkiye'de Aleviligin
yalnizca tarihsel ve sosyolojik yonleriyle degil, dini boyutuyla da yeniden ve yogun
bicimde ilgilenilmeye baslanmistir; Ggincl olarak ise son yirmi yilda Kart Aleviligi,
Ozellikle diasporada calisan arastirmacilarin 6nemli katkilariyla, ayri ve belirgin bir
varyant olarak ortaya cikmistir.

Giris

Aleviler ya da daha dogru bir ifadeyle, sonradan Aleviler ya da Bektasiler olarak
adlandirilacak olan cesitli inanc topluluklari, cok sayida tarihsel belgede anilmakta; bu
topluluklar ayni zamanda kendi belgelerini de tGretmis ve muhafaza etmistir. Ancak bu
topluluklari dogrudan betimleyen ve gézlemlenen olgulari ¢6ziimlemeye calisan

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 1/40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

tarihsel belgelere oldukca nadiren rastlanmaktadir. Bu baglamda, bazi ilging gézlem ve
yorumlarini bor¢lu oldugumuz az sayidaki Osmanl yazarindan biri Evliya Celebi'dir.
Evliya Celebi'nin Seyahatname’si, 17. yUzyilin ortalarinda Anadolu, Balkanlar,
Biladissam (Sam), KUrdistan ve Transkafkasya’daki Bektasi ve diger tekkelere dair
bilgiler icermektedir. Celebi, ziyaret ettigi tim bu bdlgelerde Kizilbaslar ve diger “asir
Sii” (ghulat) gruplara yonelik 6nyargilari ve “mum sondu” iftirasini da aktarmakta;
ancak kendi yakin gozlemlerine dayanarak bu suclamalari temelsiz buldugunu 6zellikle
belirtmektedir. Bu kuskucu tutum, onu cagdaslarindan ayirmaktadir; ne var ki bu
durum, gozlemlerini Alevi Calismalari’nin erken bir 6rnegdi olarak degerlendirmek icin
yeterli degildir. Bu topluluklara, onlarin inanclari ve rittel pratiklerine yonelik modern
akademik yaklasimlari andiran bir ilginin ortaya cikisi ancak 19. yuzyilin ortalarindan
itibaren mumkun olmustur.

Bu metnin ardindan yer alan bibliyografya, benim bilgim dahilinde Aleviler ve Alevilik
uzerine yayimlanmis baslica calismalari kronolojik sirayla listelemektedir. Bu
dizenleme sayesinde, zaman icinde yazar profillerindeki, yaklasimlardaki, ele alinan
konu basliklarindaki ve akademik disiplinlerdeki degisimler daha kolay
izlenebilmektedir. Sunulan listenin eksiksiz olmadigi aciktir; ancak yaklasik 1990 yilina
kadar yayimlanan calismalar acisindan oldukca temsil edici oldugu kanaatindeyim. Bu
tarihten sonra Aleviler ve Alevilik GUzerine yapilan yayinlar dylesine hizli bir artig
gostermistir ki, cikan tum calismalari izleme girisiminde bulunmadim; bunun yerine,
alana yon veren bazi temel yazarlari ve baslica arastirma temalarini belirlemekle
yetindim.

Amerikan Protestan Misyonerleri

Daha ya da az sistematik nitelikteki en erken gozlemler, 19. yuzyil ile 20. yuzyilin
baslarinda Orta ve Dogu Anadolu’daki Hristiyan topluluklar arasinda faaliyet yUriten
Amerikan Protestan misyonerleri tarafindan yapilmistir. Dunmore, White, Trowbridge,
Riggs ve diger bazi misyonerler, Sinni Mlslimanlara kiyasla komsu Alevi
topluluklariyla iliski kurmayi cok daha kolay bulmus ve onlarin inancglarina gercek bir
ilgi gbstermistir.[1] Bu misyonerler, Alevilerin ylzeysel bicimde Hristiyanliktan donmus
eski Hristiyanlar olabilecegini 6ne sirmus; ayni zamanda daha eski dinlere ait kalintilar
algilamis ve bu topluluklarin yeniden Hristiyanhk catisi altina alinmasinin mumkun
olabilecegine inanmislardir. Bircogu, o dénemde yaygin olan ve Ali’'nin Hristiyanlar icin
isa’nin tasidigi anlama benzer bicimde Tanri’nin bir tezahirt oldugu ydonindeki inanca
da dikkat cekmistir. Ayni gézlem, Dersim Alevileri arasinda uzun sire yasamis ve
bugun buyutk 6lctde ortadan kalkmis olabilecek cesitli inanc ve pratikleri (insan-disi
bicimlerde yeniden dogus inanci dahil) aktaran Ermeni yazar Antranig (1900)
tarafindan da yapiimistir.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 2 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Misyonerler arasinda muhtemelen en iyi bilgilendirilmis olan kisi Trowbridge’dir.
Trowbridge’in 1909 tarihli makalesi, dini otoritelerle yapilan uzun gérismelere
dayanarak bir Alevi “ilmihali”ni 6zetlemeye yonelik bir girisim icermektedir. Ayrica,
(Antep bolgesindeki) Aleviler ile GlUney Kurdistan’daki Ehl-i Hak topluluklari arasinda
dogrudan temaslar bulundugunu kaydeden tek g6zlemci de odur. Amerikan
misyonerleri, Ermenilerin en yakin komsulari olan Kurt Alevilere gorece daha fazla
dikkat gostermistir. Henry Riggs’in 1911 yilinda “Dersim Kurtlerinin dini” Gzerine
kaleme aldigi calisma, Kirt Aleviligini islam’in bir mezhebi olmaktan ziyade basli
basina bir din olarak ele alan uzun bir yazarlar silsilesinin 6ncisu niteligindedir.

Misyonerlerin Alevilik Uzerine yazilari, genel olarak sempatik bir yaklasim tasisa da
onyargilar ve yanlis anlamalarla maluldur ve bu nedenle temkinle okunmalari
gerekmektedir. Bununla birlikte, Cumhuriyet dénemindeki yonetim ve egitim surecleri
boyunca ortadan kalkmis olabilecek inan¢ ve pratikleri kayda gecirmis olmalari
bakimindan blylk bir deger tasimaktadir. Misyoner yazarlar arasinda en énemlisi,
Turkiye'de uzun yillar bulunmus, Turkiye ve Arnavutluk’taki Bektasi babalariyla (Salih
Niyazi Baba dahil) dostluklar kurmus ve cok sayida kitap ile elyazmasi toplamis olan
John Kingsley Birge’dir. Misyonerlerin, arkeologlarin, oryantalistlerin ve Turk
tarihcilerinin daha 6nceki tum calismalarini dikkate alan 1937 tarihli Bektasi tarikati
Uzerine kitabi, uzun sire asilamamis ve gunimuzde de temel basvuru eserlerinden biri
olma niteligini korumaktadir.

Avrupali Arkeologlar

Arkeologlar icin de benzer bir durum séz konusudur; Alevilere yonelik ilgileri, kazilarini
yuruttukleri kadim uygarlhklarin olasi devamcilarini tespit etme arayisindan
kaynaklanmaktaydi. Hem misyonerler hem de arkeologlar, dinsel azinliklarin, daha
sonraki go¢ dalgalar tarafindan “o6rtiimus” ya da asimile edilmis, baslangicta farkl
halklara ya da “irksal” gruplara ait olduklari yoninde bir egilimi paylasmaktaydi.
1880’lerde Guneybati ve Orta Anadolu’daki buyuk arkeolojik seferlere katilan
Avusturyali antropolog Felix von Luschan, buyuk Arap, Turk ve Kirt goclerinden énceki
donemlerden kalma “daha eski” nufuslarin izini sirmek amaciyla farkli topluluklarin
kafataslarini dlcmustur. Luschan, Tahtacilarin, EImali’daki “Bektaslar”in, Ansarilerin
(Nusayriler ya da “Arap Aleviler”), Firat’in yukari havzasindaki Kizilbaslarin ve
Ezidilerin kafataslarinin birbirine cok benzedigini; buna karsilik Stinni
komsularininkinden belirgin bicimde farklilastigini tespit etmis ve bu topluluklarin
islam éncesi dinsel ve irksal kékenleri Gizerine varsayimlarda bulunmustur (Luschan
1889, 1891, 1911). ingiliz arkeolog John Winter Crowfoot (1900), Kapadokya'daki
Kizilbas ya da Bektasilerin islam 6éncesi kdkenlerine dair bazi ek kanitlar sunmus; Hitit
ve Fenike dinleri Gzerine uzmanlasmis Fransiz arkeolog René Dussaud ise Nusayriler

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 3/40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Uzerine bir kitap kaleme almistir (1900).

Calismalari sonraki arastirmalar Uzerinde en buyuk etkiyi birakan arkeolog ise
Hasluck’tur. Hasluck, MUsliman ve Hristiyan ziyaretcileriyle birlikte tirbeler ve doga
kutsal alanlari Gzerine yayimlanan, 6lumunden sonra basilan kapsamli calismasiyla
(1929) taninmaktadir. Daha erken tarihli yayinlari da (1913/14, 1921) dnemini
korumaktadir. Ozellikle 1921 tarihli makalesinde, Luschan, Crowfoot ve diger
arastirmacilarin gézlemlerini kendi saha g6zlemleri 1siginda elestirel bicimde
tartismistir. Hasluck, cesitli Alevi gruplarina atfedilen heterodoks pratiklerin cogunun-
hatta blyUk kisminin-Hristiyan kékenli oldugu yénundeki yaygin varsayimi reddetmis;
bu pratiklerin ya Hristiyanlar ile MUslUmanlar tarafindan ortaklasa paylasilan ilkel/daha
erken bir dinsel alt katmana ait oldugunu ya da Siiligin gelisiminin daha erken bir
evresinden tdredigini savunmustur.

Avrupal Oryantalistler

20. yuzyilin baslarina gelindiginde, Avrupali oryantalistler Alevi ve Bektasi
topluluklarnyla iliskili yazili materyalleri incelemeye baslamistir. Bu alandaki dnemli
onculerden biri, alti ciltlik Osmanli Siiri Tarihi adli calismasiyla tim Osmanl doneminin
onde gelen sairlerini ele alan iskog arastirmaci E. J. W. Gibb’dir. Gibb’in odagi, Arapca
ve Farsca orneklerini izleyen, olcull vezinle yaziimis “yuksek” edebiyat GUzerinde
yogunlasmis; hece sayisi sabit olan ve “halk” edebiyati olarak gortlen doértltik
bicimlerine ise sinirli ilgi géstermistir. Aleviler tarafindan sevilen sairler arasinda
yalnizca gazel de yazmis olmalari nedeniyle Nesimi ve Fuz(li'ye yer vermis; Azeri
Tlrkcesiyle yazan Hatal ve benzeri sairlerin siirlerinden kisaca s6z etse de, Osmanl
tebaasi olmadiklari gerekcesiyle onlari kapsamina almamistir. Erken dénem Alevi
sairleri Kaygusuz Abdal ve Pir Sultan Abdal ile 19. yuzyil Bektasi sairleri de Gibb’in
calismasina dahil edilmemistir. Gibb, eserin tamami yayimlanmadan dnce vefat etmis;
son bes cilt, Osmanli siyasi ve dini kaltirine de asina olan, Fars edebiyati uzmani
dostu ve meslektasi Edward G. Browne tarafindan yayina hazirlanarak
tamamlanmistir.

HurGft distincenin Bektasi ve Alevi dini disiincesi Uzerindeki olasi etkisine ilk dikkat
ceken kisi Browne olmustur. Browne, istanbul’da kendisine sunulan ve bir Bektasi
tekkesinden geldigini tespit ettigi bir Hur(ff yazmalar koleksiyonunu satin aldiktan
sonra bu baglantiyr gindeme getirmistir. Daha 6nce Farsca Hur(ff literatirine dair bir
genel degerlendirme ve Hurdfi doktrininin 6zetini yayimlamis (1898); bunu, kendi
koleksiyonunda ve kltlphanelerde bulunan HurGff ve Bektasi yazmalari tGzerine bir
envanterle tamamlamistir (1907). Browne’un 1907 tarihli makalesinde tanimlanan
yazmalarin bircogu, daha sonraki yillarda baska oryantalistler tarafindan ayrintili

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 4 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

bicimde incelenmistir.

Alman Turkolog Georg Jacob, Turkiye'deki kisisel temaslarina, Bektasi yazmalarina
(bunlarin bir kismi Browne tarafindan kendisine 6dung verilmistir) ve ge¢ Osmanli
donemindeki Bektasi karsiti polemik metinlerine dayanarak Bektasi tarikati Gzerine bir
kitap ve kapsaml bir makale kaleme almistir (1908, 1909). Jacob’in Bektasi
cevreleriyle iliskileri dostane olmakla birlikte, bu kisiler kendi inanc¢ ve ritliellerine dair
ayrintili bilgi vermekten kacinmistir. Bu nedenle Jacob, etkili polemik metinlerinden biri
olan ishak Efendi’'nin K&sifti’l-esrér adli eserini terciime edip aciklamalarla yayimlamis;
bu metin kitabin yaklasik yarisini olusturmustur. 1909 tarihli makalesinde Jacob,
Bektasi inanc ve ritlellerini Tahtacilar (von Luschan’in betimledigi bicimiyle),
Kizilbaslar, Nusayriler ve Ezidilerle karsilastirmis; Tahtacilarin 6ziinde Bektasilerle ayni
dini temsil ettigini ve yeniden dogus inanci, Ali'nin ilahiligi, Stnni “islam’in sartlari”na
yonelik reddiye ya da gevsek tutum, ritielde alkol kullanimi, Seytan adinin anilmasina
dair tabu gibi unsurlarin bu gruplar arasinda farkli kombinasyonlarla paylasildigini ileri
surmastar.

Buna paralel olarak Fransiz arastirmaci Clément Huart, HurGfi metinlerinden olusan bir
derlemeyi Farsca asillari ve Fransizca cevirileriyle yayimlamistir (1909). Huart,
Browne’u tanimakta ve bu metinler lizerinde calisirken onunla yakin temas halinde
bulunmaktaydi. Ayrica istanbul’daki Bektasilerle kisisel iliskileri de vardi; nitekim 1909
tarihli makalesi bu temaslara isaret etmektedir. Huart, Bektasi oldugu yoninde
soylentiler bulunan Osmanli aydini Riza Tevfik'i, HurGfflerin dini Gzerine kapsamli bir
makale kaleme almasi icin kitaba davet etmistir. Bu uzun metinle Riza Tevfik (1909),
Turkiye'den Avrupa oryantalist bilgisine d6nemli 6lctde katki sunan en erken
yazarlardan biri olarak degerlendirilebilir.[2] HurGfilik, Tanri’'nin diinyada Arap
alfabesinin harfleri araciligiyla tezahUr ettigini savunan mistik bir 6gretidir ve ilk kez
iranh Fazlullah Esterabadi (6. 1394) tarafindan formile edilmistir. Tanri, Muhammed ve
Ali'nin isimlerinin insan yuzU ya da bedeni Gzerine yazildigi meshur hat tasvirleri,
Tanri’'nin ortodoks Musliman anlayistaki askin konumunun aksine, insanin icinde ickin
oldugu fikrini yansitmaktadir. Riza Tevfik'in, Bektasi siirinde Hur(fi unsurlar tespit
eden makalesi, Fazlullah’in 6gretisini Ali'yi ve kendi kurucularini Tanri’nin tezahuru
olarak kabul eden tiim ghulat (“asin” Sii gruplar) ile Arap islam egemenligine karsi
irant direnis arasinda bir silsileye yerlestirmistir. Huart ve Riza Tevfik’'in calismalarinin
etkisi o denli guclt olmustur ki, Hasluck (1929) neredeyse tum Bektasilerin 6zinde
Hurdfi oldugu sonucuna varmistir; bu ise muhtemelen ciddi bir abartidir.

Bir diger Fransiz arastirmaci Jean Deny, Sari Saltik Gzerine kisa bir makale yayimlamis
(1913); bazi Alman arastirmacilar da daha sonra Bektasi ya da Alevi gelenegiyle
iliskilendirilen baska erenler Gzerine calismalar kaleme almistir. Rudolph Tschudi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 5/40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

(1913), Browne'un 1907 tarihli makalesinde de anilan Hacim Sultan Vildyetnamesi‘ni
yayimlayip tercime etmis; Erich Gross ise bu tirin en énemli metni olan Haci Bektas
Vildyetnamesi‘ni nesretmistir (1927). Franz Babinger, Seyh Bedreddin Uzerine
kapsamli bir makale yayimlamis (1921), daha sonra da seyhin Menakibname*sinin
tipkibasimini hazirlamistir (1943). Babinger’in 6grencisi ve halefi Kissling, bu
Menakibndmenin ¢c6zimlemesini ve 6zet bir ¢evirisini yayimlamistir (1950). Babinger
ayrica Safeviler (1922), Anadolu’daki islam cesitleri (1922) ve cok daha sonra kisisel
gozlemlerine dayanarak Kuzeydogu Bulgaristan’daki Demir Baba Bektasi tekkesi
(1962) Uzerine de yazmistir. Bir baska Bektasi tekkesi olan Eskisehir'deki Seyyid Gazi
tekkesine dair daha erken bir inceleme ise Georg Jacob’in 6grencisi Theodor Menzel
tarafindan gercgeklestirilmistir (1925).

Turk Milliyetci Akademi Yazini

20. yuzyilin baslari, bazi 6nde gelen Turk milliyetcisi entelekttellerin Aleviler ve
Bektasilerle yakindan ilgilenmeye basladigi bir donem olmustur. Bu ilginin arkasinda,
s0z konusu azinliklarin bir yandan dogal siyasal muttefikler olarak gorilmesi, diger
yandan ise ulusal birlik acisindan potansiyel bir tehdit olarak algilanmasi
yatmaktaydi.[3] Bu yaklasim, 6zellikle 1920’li yillarda Tdrk Yurdu dergisinde
yayimlanan ve Tahtaci, Bektasi ve diger Alevi topluluklarini “otantik Turk gelenekleri”
olarak ele alan cok sayida makalede acik bicimde yansimistir.[4] Bu yazarlarin bir
kismi, yabanci misyonerler ve arkeologlar tarafindan yapilan calismalari elestirerek, bu
arastirmacilarin s6z konusu azinlklari Hristiyanlastirmak ya da onlarin 6zsel Tark
kimligini inkar etmek suretiyle TUrk ulusunu zayiflatmayi amacladiklarini ileri
surmastar.

Tark milliyetci perspektiften yUrdatilen Alevilik calismalarinin soykattgu, literattirde
zaman zaman “Koprull paradigmasi” olarak adlandiriimakta olup, bu yaklasim Markus
Dressler’in kapsamli calismalarinda ayrintili bicimde ele alinmistir.[5] Képralu
(Képriulizade Mehmed Fuad), Aleviligin Orta Asya Turk kokenlerine sahip oldugunu,
samanizmin acik izlerini tasidigini ve islami unsurlarini Orta Asyali mutasavvif Ahmed
Yesevi araciligiyla edindigini ilk kez sistematik bicimde ileri stiren isimdir. Bu iddialar,
daha sonraki Turk akademisyenler ve bircok Alevi entelektlel tarafindan adeta dogma
haline getirilmistir. Bektasi ve Alevi distincesindeki irani-dini unsurlari vurgulayan Riza
Tevfik'in calismalari ise milliyetci cevrelerce buyuk élcide gérmezden gelinmistir. Bu
paradigmanin bir diger temel unsuru, Képrali’'ntin Stinni “ortodoksi” ile Tirkmen
asiretlerinin “heterodoks” inang ve pratikleri arasinda keskin bir ayrim yapilmasi
gerektigi yonundeki israndir.

Koéprulu’'nun alandaki belirleyici konumu, Tidrk edebiyatinda ilk mutasavviflar (1919)

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 6 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

adli eseri ve “Anadolu’da islamiyet” (1922) baslikli makalesiyle baslamis; bu hakimiyet
yalnizca milliyetci durusundan degil, ayni zamanda istanbul’daki kendi koleksiyonunda
ve diger koleksiyonlarda bulunan yazmalara erisiminden ve bu yazmalar Uzerindeki
yetkin hakimiyetinden de kaynaklanmistir. Képrill, oryantalist literatliri de yakindan
bilmekte ve gerektiginde sert bicimde elestirmekten cekinmemekteydi. Gibb'i, Turk
edebiyatini yalnizca Osmanl “ylUksek” edebiyatiyla sinirladigl ve Orta Asya kodkenlerini
g6z ardi ettigi gerekcesiyle elestirmis; Anadolu’daki “halk” mutasavviflarinin Ttrk
edebiyatinin gelisimindeki roline dikkat cekmistir. Almanca kaleme aldigi Babinger’in
Seyh Bedreddin calismasina yonelik kapsamli elestirisiyle (1922) ve Fransizca
yayimladigi tasavvuf tarikatlarinin Turk kékenlerine dair iddiasiyla (1929) uluslararasi
akademik tartismalara da katkida bulunmustur.

Koprull’'nun égrencileri arasinda, Bektasi nefesleri Uzerine yazdigi eser Koprulu
tarafindan bizzat desteklenen Sadeddin NUzhet Ergun (1930) ile Turk tasavvufu
alaninin 6nde gelen isimlerinden Abdulbaki Gélpinarl (1931, 1953, 1963, 1966, 1977)
yer almaktadir. Edebi ilgileri 6ne ¢ikan diger isimler arasinda, Bektasi siirinin ilk
nesirlerinden birini yayimlayan Besim Atalay (1924) ve 1925'te dikkat cekici bir
Bektasi ilmihali yayimlayan Necib Asim bulunmaktadir.

Milliyetci ilgi yalnizca yazma eserlerle sinirli kalmamis; sahaya inerek yasayan Alevi
inanc ve pratiklerini betimleyen arastirmacilar da olmustur. Bunlarin en énemlisi, Turk
Yurdu ve diger dergilerde yazilar yayimlayan Baha Said’dir (1919, 1926-27). Teolog
Yusuf Ziya [Yorikan] da 6zellikle Tahtacilar Gzerine saha arastirmalari
gerceklestirmistir (1930, 1938). Bu milliyetci arastirmacilar arasinda en dikkat cekici
ve en “politik” figur ise Hasan Resit Tankut’tur. Tankut, ¢esitli etnik ve dini azinliklar
hakkinda acik bicimde yazmis ve bu gruplarin asimilasyonu gerekliligini savunmustur
(1934, 1935, 1938, 1961). Kendi ifadesiyle “etno-politika” olarak adlandirdigi bu
yaklasim, etnik muhendisligi hedeflemekteydi. Bu tur azinlik etnografyasinin daha
sonraki bir temsilcisi, Tarih Dlunyasi dergisinde Zazalar ve Aleviler Gzerine yazilar
yayimlayan jandarma subayi Nazmi Sevgen'dir (1950-1951). ilgin¢ bicimde, bu
yazarlarin hicbiri Kopruld’'ntin calismalarina atifta bulunmamis; metin incelemeleri ile
yasayan topluluklarin incelenmesi uzun sure birbirinden ayri faaliyetler olarak
sardurdlmastar.

Yerel tarihciler de kendi bolgelerindeki Alevi asiretlerine ve onlarin toplumsal-dini
orgutlenmelerine dair degerli bilgiler iceren monografiler yayimlamis; ancak bu
calismalar genellikle Orta Asya kdkenlerini vurgulayan ve diger etnik aidiyetleri
reddeden milliyetci bir anlati cercevesinde kalmistir: Kemali (1931) Erzincan, Kadioglu
(1935) Balikesir, Tarim (1948) Kirsehir ve Firat (1948) Varto Uzerine yazmistir.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 7 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Bu yazarlarin ardindan, Turkiye’'de Aleviler ve Alevilik konusunda uzun sureli bir
sessizlik donemi yasanmistir. 1980 6ncesi Cumhuriyet donemi boyunca, Alevilik
Uzerine ciddi akademik calismalar oldukca sinirli kalmistir. Mevcut literatir daha cok
nefes ve deyis derlemeleri, Haci Bektas Vilayetnamesi‘nin bir nesri (Golpinarli 1958),
Bektasi gelenegdine iceriden bir anlati (Oytan 1949) ve etnolog Nermin Erdentug’un
Elazig’'daki AQucan ocagina mensup bir Alevi kdyine dair etnografik betimlemesiyle
(1959) sinirhdir. Gazeteci Fikret Otyam ise 1950’lerden itibaren Alevi ve Bektasi
kdylerine yaptigi ziyaretleri iceren uzun bir gezi yazilar dizisi yayimlamistir
(Cumhuriyet).[6]

Bu donemde, sahaya dayali ve yazarlarinin acikca sempatiyle yaklastigi iki calisma
ozellikle 6ne cikmaktadir: Enver Behnam Sapolyo’nun Mezhepler ve Tarikatlar Tarihi
(1964) ve Yahya Benekay’in Alevi kdylerini dolasarak kaleme aldigi Yasayan Alevilik
(1967). Her iki eser de, blyuk olcekli kentlesme ve kitlesel egitim dncesindeki kosullari
yansittiklart icin 6nemini korumaktadir.

1960’h yillar, Turkiye'de gorece serbest seyahat imkanlarinin bulundugu ve Aleviler de
dahil olmak Ulzere Anadolu koylerinde ciddi saha arastirmalarinin yabanci ve Tirk
antropologlar tarafindan yurutilmeye baslandigi bir dénemdir.[7] Fransiz Jean-Paul
Roux ile Turk arastirmaci Kemal Ozbayri, Tahtacilarin dini (izerine ortak bir makale
yayimlamis (1964); daha sonra bu gocer topluluk Uzerine ayri ayri kapsamli calismalar
kaleme almislardir (Roux 1970; Ozbayri 1972). ABD’de calisan Turk antropolog Nur
Yalman, Elbistan ve Malatya’daki Alevi kdylerinde yaptigi saha gézlemlerini, elitlerin
(Stnni) islam’i reforme etme cabalarina dair ulusal diizeyde bir analizle birlestirerek
Aleviligi liberal bir dini alternatif olarak sunmustur (1969). Bu calisma, Alevi dini
otoritesinin yapisini betimleyen ve kdy Bektasileri, Aleviler, Nusayriler ile Kart ve Turk
Aleviler arasindaki ayrimlari tartisan ilk ingilizce arastirma olmustur. Norvecli
antropolog Reidar Grgnhaug ise Antalya bdlgesinde Tahtaci ve Abdal topluluklarinin
Sunni Turk cogunlukla iliskilerine odaklanan bir calisma yuratmustir (1974).

Kulturel ve ritlel cesitlilige dair daha fazla ampirik veri, Mehmet Er6z’'iGn Alevi
topluluklari ve ritlellerine iliskin genis kapsamli calismasinda yer almistir (1977).
istanbul Universitesi profesori olan Erdz, bilgilerini blyik 6lciide farkl bdlgelerden
gelen Alevi 6grencilerinden edinmistir. Ayni zamanda asiri sag milliyetci cevrelerle
iliskili olan Eréz, daha dnce Kurtlerin aslinda Tark olduklarini “kanitlamay1” amaclayan
eserler de kaleme almistir. Alevi-Bektasi calismasinin son bdlimu, Alevi ritielinin islam
oncesi Orta Asya Turk rittellerine dayandigini gostermeye yoénelik cabalara ayriimistir.
Benzer bir genel degerlendirme, yillar sonra antropolog Orhan TuUrkdogan tarafindan
yapilmistir (1995).[8]

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 8 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Alevi Canlanmasina Dogru: 1970’ler ve 1980’ler

1950’lerdeki sinirh baslangiclarin ardindan, tarimin mekanizasyonu ve kitlesel egitimin
kademeli olarak yayginlasmasi, 1960’lar ve 1970’lerde artan bir kentlesme slrecine
yol acmistir. Cok sayida Alevi, kdylerini terk ederek yakin kasabalara ya da buyuk
metropollere go¢ etmis; bu durum Alevilerin kamusal alandaki gortnutrlagini
artirmistir. Ayni dénem, hizli bir siyasilesmenin ve gencligin sol ya da sag radikal
siyasal hareketlere yogun katiliminin yasandigi bir zaman dilimidir. Bu dénemde geng
Alevi aktivistler, Aleviligin dinsel boyutundan ziyade, Pir Sultan Abdal, Kul Himmet ve
diger tarihsel figurlerin siirlerinde (nefes/deyis) okuduklari ekonomik esitsizlige ve
siyasal baskiya karsi direnis kultarayle ilgilenmislerdir. Bu yillar, siyasal kutuplasmanin
derinlestigi ve Stnni-Alevi gerilimlerinin arttigi bir donemdir. 1965'te kurulan Tirkiye
isci Partisi (TiP), Malatya, Tunceli ve Kahramanmaras gibi illerde Aleviler arasinda
destek aramis ve bulmustur. Parti, 6zellikle Alevilere hitap eden Turkiye Birlik Partisi
(TBP) ile rekabet halinde olmustur.[9] Devrimci 6grenci hareketleri-Dev-Yol, Aydinlik,
TIKKO, THKO-Alevileri dogal muttefikleri olarak gérmiis; 1971 askeri darbesinden sonra
aranan devrimciler Alevi kdylerinde saklanacak yerler bulmustur.[10] Sunni ve Aleviler
arasinda kucuk capli catismalar yasanmis olsa da, bunlar 1970’lerin sonundaki artan
sag-sol kutuplasmasina kadar genis kamuoyunun dikkatini cekmemistir. Bu slrecte
Aleviler rakiplerince “komuUnist” ve inangsiz, Sunniler ise “fasist” olarak
damgalanmistir. 1978 ve 1979 yillarinda Malatya, Kahramanmaras, Corum ve Sivas’ta
blyuk capli Alevi karsiti pogromlar yasanmistir.

Bu gelismeler, Aleviler ve Alevilik Gzerine akademik yazinda hemen koklu bir yon
degisikligine yol acmamis olsa da, bu yillardan itibaren sosyolojik arastirmalara yonelik
ilginin belirgin bicimde arttigi gértlmektedir. S6z konusu ¢atismalarin ilk ciddi
sosyolojik c6zimlemesi Omer Laciner tarafindan Birikim dergisinde yayimlanmis
(1978), daha sonra Almanca bir yayinda gelistirilmis bicimiyle sunulmustur (1985).
Aleviligi Turkiye'de siyasal bir mesele olarak ele alan diger calismalar arasinda Cem
(1980), Bayart (1982) ve van Bruinessen (1982) yer almaktadir.

Guncel catismalar, 15. ve 16. yuzyillardaki Kizilbas isyanlarina ve bunlarin
bastiriimasina yonelik ilgiyi de yeniden canlandirmistir. Bir dizi Osmanl tarihgisi ve
iranolog, Osmanli-Safevi iliskileri ile Osmanli déneminde tarihsel Kizilbaslara yonelik
baskilar Gzerine yeni calismalar yayimlamistir (Mazzaoui 1972; Savory 1965;
Sohrweide 1965; Eberhard 1970; Imber 1979). Bu yillarda baska dnemli tarihsel
calismalar da ortaya ¢cikmistir. Suraiya Faroghi, Haci Bektas tekkesi ve diger Bektasi
dergahlari tzerine ilk calismasini yayimlamis (1976), bunu kisa sire sonra Bektasi
tarikatina iliskin kapsamli bir inceleme izlemistir (1981).

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 9/40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Aleviligi diger “asin” Sii hareketlerle karsilastiran ve énceki ampirik literatlrde yer alan
bilgileri-Onyargilar ve hatali yorumlar dahil-sistematik bicimde derleyen cesitli
calismalar da bu donemde yayimlanmistir: Klaus Muller (1967), Rainer Freitag (1985)
ve Matti Moosa (1988). Bu calismalarin en temkinlisi Moosa’nin ¢alismasidir. Her ne
kadar bu eserler 19. ylzyil tarzi bir “koltuk antropolojisi” 6érnegi teskil etse de,
literatlire genel bir bakis sunmalari ve daha derinlikli saha arastirmalarina duyulan
ihtiyaci gostermeleri bakimindan 6nem tasimaktadir.

Aleviler Uzerine gercek anlamda antropolojik saha arastirmalari 1980’lerde ivme
kazanmistir (Nur Yalman’in Malatya Alevileri GUzerine erken tarihli makalesi, 1969, bu
sUrecin 6ncull sayilabilir). Peter Bumke, Dersim’de bir Alevi kdyundeki yasami ayrintih
bicimde ele alan ilk antropologlardan biri olmustur (Bumke 1979, 1989; ayrica bkz.
Rotkopf 1978). Ertesi yil Altan Gokalp, Aydin’daki bir Cepni toplulugu Uzerine kabile ve
dini otoriteye 6zel 6nem veren calismasini yayimlamistir (1980). Alevilik calismalarinin
en uretken ve derinlikli arastirmacilarindan biri olacak olan Krisztina Kehl-Bodrogi,
1988’'de doktora tezini ve Tahtacilar Gzerine ayri bir calismayi yayimlamistir. Kehl-
Bodrogi’'nin calismalari, kapsamli yazili kaynak incelemelerini saha ¢calismasi ve cok
saylda Alevi muhatapla yapilan gorusmelerle birlestirmekte; Kizilbas gruplarinin
paylastigi dini kurumlar, ritteller, inang sistemi ve sembolleri sistematik bicimde
betimlemektedir. Kehl-Bodrogi arastirmalarini hem Turkiye’de hem de Almanya’daki
Alevi diasporasi arasinda surdirmustir. Berlin’de Alevi diasporasini inceleyen bir diger
antropolog Ruth Mandel’dir; calismalari agirlikli olarak kimlik, travma ve hafiza
konularina odaklanmakla birlikte, Almanya’da didzenlenen bir cem’i betimleyen ilk
arastirmacilardan biri olmustur (1989, 1995).

Peter Andrews’in Turkiye Cumhuriyeti’'ndeki etnik gruplara dair ¢igir acici calismasi
(1989), Alevilere iliskin algilara yeni bir boyut kazandirmistir: Aleviler bir dini topluluk
mu yoksa bir etnik grup olarak mi anlasiimahldir? Andrews, dili, dini ve 6zgul asiret
orgutlenmesini etnisitenin belirleyici dlgutleri olarak alan kendine 6zgu tanimi
dogrultusunda dort ya da bes Alevi etnik grubu tanimlamistir: Alevi Tirkmenler (Avsar,
Barak, Cepni, Nalci, Sirag ve Tahtaci alt gruplariyla), Alevi Kurtler, Alevi Zazalar,
Nusayri Araplar ve muhtemelen Abdal toplulugu.

Bu arada Irene Mélikoff, Aleviler ve Alevi dini Uizerine etkili bir dizi makale
yayimlamaya baslamistir (1975, 1982a, 1982b, 1988, 1995). Daha erken calismalari
(1962a, 1962b, 1966) erken islam déneminin savas anlatilari ve Kerbela trajedisi
Uzerinedir. Mélikoff, Aleviler ve Bektasilere karsi bilgili ve sempatik (Stnni
Muslimanlara karsi ise temkinli) bir yaklasim sergilemistir. Calismalari, cok sayida
Alevi topluluguna yaptigi saha ziyaretleri ile Tirkce kaynaklara ve ¢ok dilli seyyah
anlatilarina dayanmaktadir. Kopruli paradigmasindan gugclu bicimde etkilenmis

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 10/ 40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

olmakla birlikte, Paulicianlar, Yeni-Platonculuk ve cesitli irani dini olusumlar gibi Alevi
inang ve pratiklerinin Turk olmayan kaynaklarina da dikkat cekmistir.

Mélikoff'un 6grencisi Ahmet Yasar Ocak, bu ¢alismalari daha siki bir filolojik dogrultuda
strdirmus; cok sayida menakibname ve erken dénem kaynad titiz edisyonlarla
yayimlamistir (Erinsal ve Ocak 1984; Ocak 1982, 1983, 1989). Ocak’in “heterodoksi”
vurgusu, bu metinlerin Uretildigi topluluklarin ve cagdas Alevi topluluklarinin, SGnni
olmasalar da Musliman olduklari-ayri ve farkl bir dine mensup olmadiklari-varsayimini
icermektedir. Cok sayidaki onemli yayininin buyuk kismi burada ele alinan donemin
sonrasina aittir. Akademik Uretimin hacmi ve niteligi bakimindan Ocak, 20. ylzyilin
sonlariile 21. yUzyilin baslarinda Koépruli’'nin en yakin ardili olarak degerlendirilebilir.

1980’lerin ortalarinda, Alevilik ve Bektasiligin ana kollarini temsil eden iki dini otorite,
Alevilerin sonraki on yildaki 6z-algilari Gzerinde bluyUk etkisi olacak eserler
yayimlamistir (Noyan 1985; Ulusoy 1986). Babagan kolunun blyUk kismi tarafindan
Bektasi tarikatinin Dedebabasi olarak taninan Bedri Noyan ile Haci Bektas'tan biyolojik
soy iddiasinda bulunan ve Dedegan ya da Sofiyan koluna mensup koy Alevi-
Bektasilerinin 6nemli bir bolima tarafindan taninan Celebi ailesinin reisi Celalettin
Ulusoy, bu surecin belirleyici figurleri olmustur.

Alevi Canlanmasi

Yaklasik 1990’lar civarina tarihlenebilecek Alevi canlanmasi, yalnizca Alevilerin
kamusal alandaki gorinurlagintn artmasini degil, ayni zamanda Alevilige iliskin
yayincilik faaliyetlerinin ilk kez Aleviler tarafindan da yogun bicimde yurutulmeye
baslanmasini ifade etmektedir. Her iki gelismede de, 6zellikle Almanya’daki Alevi
diasporasi belirleyici bir rol oynamistir. 1980 askeri darbesi ve kisitlayici 1982
Anayasasli sonrasinda Turkiye'de dernek yasami ciddi 6lcude daraltildigindan, ilk Alevi
dernekleri Turkiye'de kurulabilmesinden ¢cok dnce Almanya’da ortaya ¢cikmistir. Alevi
ylUkselisinin en ikonlasmis kitaplarindan biri sayillan Nejat Birdogan’'in Anadolu’nun Gizli
Kdltdara Alevilik (1990) adli calismasi Hamburg Alevi dernegdi tarafindan yayimlanmis;
yazarin Alevi topluluklar arasinda yaptigi kapsamli gezilere dayanan bu eser Alevi
tarihine, inang ve pratiklerine iliskin cok sayida boyutu bir arada ele almistir. Birdogan,
Tark milliyetci literattrine asina olmakla birlikte, Alevilikte irani ve yerel Anadolu,
Mezopotamya ve Helenistik unsurlardan da serbestce s6z etmistir. izleyen yillarda da
etkili olmus baska kitaplar yayimlamistir (1992, 1995).

Diasporadaki Alevi yayinciliginin baslangici, 1988-1993 arasinda isve¢’te Mustafa
Duzgun ve arkadaslari tarafindan cikarilan Kurt kaltur dergisi Berhem dikkate
alindiginda biraz daha erkene goéturilebilmektedir. Rittel dilin yalnizca Tirkce oldugu
iddiasini ortuk bicimde reddeden bu dergi, ilk kez Zaza/Kirmancki dilinde Alevi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 11 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

dualarini yayimlamistir (DlUzgun 1988). Sonrasinda farkli yazarlar Zazaca ve Kurtce
dini siirler ile daha fazla dua yayimlamis; bu cizginin en hacimli érneklerinden biri,
Munzur Cem’in Dersim Aleviligine iliskin neredeyse 700 sayfalik kapsamli calismasi
olmustur (2009).

1990’larin basi ve ortasi, Turkiye’'de Aleviler tarafindan Aleviler ve Alevilik Uzerine
gerceklestirilen yayincilik bakimindan dikkat cekici bir “patlama” dénemidir. Bu yeni
literatlrdeki yazarlarin cogu gazeteci ya da akademisyen degil, siklikla “arastirmaci-
yazar” olarak adlandirilan tirden yerel/vergisel entelekttellerdir. Birdogan'in
calismalari bu literatirdn en bilgili 6rnekleri arasinda sayilmaktadir; Riza Zelyut'un
kitaplar siyaset ve taninma mucadelesine odaklanmasi bakimindan 6nem
tasimaktadir; Reha Camuroglu’'nun calismalari ise Alevi geleneginin dinsel boyutlari ve
onun daha genis tasavvuf gelenegiyle iliskisi GUzerine daha dusunsel bir hat
izlemektedir. Diger yayinlar tarih, toplumsal hayat, hafiza ve kaybolan kdy gelenekleri
gibi temalara yogunlasmistir. Asagidaki bibliyografya bu genis literatlirden yalnizca
kGguk bir 6rnek sunmaktadir. Bu yayin dinyasina, yazarlarina, yayinevlerine ve
metinlerin yer aldigi kitap ve dergilere iliskin iyi, temsili bir genel degerlendirme, Karin
Vorhoff’'un dengeli ve iyi bilgilendirilmis calismalarinda bulunmaktadir (1995, 1998).

Alevi yazarlar akademik yayincilikta da gorinur olmaya baslamistir. 1990’larin
sonlarinda Mustafa Duzgun ile Ali Haydar Avcl, Alevilik Arastirmalari dergisini
yayimlayan Avrupa Alevi Akademisi’'ni kurmustur (yil 1, sayi 1: 1998). Derginin yazar
kadrosu Avrupa merkezli ve Turkiye/Kurt kdkenli akademisyenlerin bir karisimindan
olusmustur. Bununla iliskili bir baska girisimde, Bielefeld Alevi dernegi Universiteyle
isbirligi icinde 2002’de iki gunlik bir kongre dizenlemis; bunun sonucunda
Turkiye’den ve uluslararasi cevrelerden akademisyenleri bir araya getiren bir yayin
ortaya cikmistir (Bahadir 2003).

Alevi diasporasinin bir baska girisimi ise, Turkiye'den destek goren ve Iréne Mélikoff'un
da destekledigi, 1997'de Glllizar Cengiz tarafindan Bonn’da kurulan Alevi-Bektasi
KUltlr Enstitisd’dar. Mélikoff, enstitliye glcli bir destek yazisi kaleme almis; kendi
gorisune gore enstitinun yalnizca Alevilik ve Bektasilik Gzerine “en iyi” calismalardan
olusan iyi bir kitiphane kurmasi, Alevi ailelerde halen varhigini sirdliren conk ve diger
yazmalari derlemesi, ayrica nefes ve diger ezgileri-fiillen séylendikleri bicimleriyle-ve
farkh topluluklarin cemlerini-gercekte icra edildikleri bicimleriyle-sesli ya da goruntalu
kayitlarla belgelemesi gerektigini vurgulamistir. Enstitil 2009’dan itibaren, uzun bir
Tuark akademisyenler listesiyle isbirligi icinde, yilda iki kez yayimlanan Alevilik-
Bektasilik Arastirmalari Dergisini ¢cikarmaktadir.[11]

Turkiye’'de ise gesitli Universiteler Aleviler ve Alevilik Uzerine odaklanan bolum ya da

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 12 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

arastirma gruplari kurmus, kendi akademik yayinlarini Gretmistir. Bunlar arasinda Gazi
Universitesi biinyesindeki Tiirk Kultiirl ve Haci Bektas Veli Arastirma Merkezi ile Ttirk
Kulturu ve Haci Bektas Veli Arastirma Dergisi en etkili orneklerdendir.[12] Derqi,
Osmanli arsiv belgelerine, ocaklarin elindeki yazmalara, yerel pratik gézlemlerine vb.
dayanan cok sayida ayrintili calisma yayimlamis; bdylece farkli stireklere iliskin bilgiyi
zenginlestirmistir. Turkiye'de Diyanet isleri Baskanhgi'na bagh Tirkiye Diyanet Vakfi
da, Ali Bardakoglu’nun baskanhgi déoneminde (2003-2010), Osman Egri'nin genel
editorliginde gosterisli bicimde hazirlanmis “Alevi-Bektasi Klasikleri” dizisini
yayimlamistir. Bu seri, Hacl Bektas’a atfedilen eserler, Buyruk’un ayrintili bir versiyonu
ve Hurufi bir metin olan Virani Baba'nin ‘fim-i Cavidadm dahil olmak tizere baslica
Bektasi klasiklerinin tipkibasim edisyonlarini icermis; dil ve tasavvuf terminolojisine
hakim editorlerce hazirlanmistir. Bu durum, yazmalarin daha énceki amator ceviri-
yazimlarina kiyasla belirgin bir iyilesme anlamina gelmistir.

1990’lardan itibaren Alevi yazarlarin, uluslararasi Alevilik calismalari alaninda faaliyet
gosteren blylyen akademik toplulugun bir parcasi haline geldigi gorilmektedir.
Alevilik calismalarinin 1990’lardan sonraki gelisimi, bibliyografyanin bir sonraki
bolumunde yer alan derleme ciltlerde muhtemelen en iyi bicimde izlenebilmektedir. Bu
ciltlerin cogu Aleviligin bir ya da birden ¢cok boyutuna odaklanan konferanslara
dayanmaktadir; editoérler genellikle en aktif arastirmacilari dahil etmeye calismistir.
Alana kayda deger katkilar yapan arastirmacilarin tamami bu derlemelerin en az
birinde temsil edilmektedir. Bu derlemelerin timunde yazarlar arasinda Aleviler de yer
almaktadir. Ayni zamanda bu ciltler, kentlesme ve 6rgutlu bir diasporanin ortaya
cikisiyla Alevi topluluklarinin gecirdigi dontstimleri de belgelemistir: otorite
bicimlerindeki ve érgutlenmedeki kaymalar, ritiellerin ve diger geleneklerin yeni
cevrelere uyarlanmasi gibi.

Bibliyografya, 2000 sonrasi yayinlardan secili bir listeyle sona ermektedir; bu secki
temsil iddiasI tasimamakta ve kuskusuz kisisel ilgi alanlarini yansitmaktadir. Listelenen
yazarlarin 6nemli bir kismi, Turkiye'de ya da diasporada yasayan, yahut Turkiye ile
Avrupa/Kuzey Amerika arasinda hareket eden Alevi arastirmacilardir.

Alevilerin kamusal alandaki artan katilimi, bizzat analizin konusu haline de gelmistir.
Harald Schuler’in Turkiye’'nin siyasal partileri Gzerine calismasi (1988), muhtemelen
Alevilerin oy verme davranisina dikkat eden ilk calismalardan biridir. Bunu, 1960’lar ve
1970’lerde Alevi secmenleri hedefleyen sol egilimli Birlik Partisi Gzerine iki inceleme
izlemistir (Ata 2007; Sabir 2008). Ayhan Yalcinkaya ve Halil Karacali’'nin derledigi cilt
(2020), Alevilerin Sol’la iliskisi ve sosyalist hareketlerin Alevilerle iliskisine dair katkilar
icermektedir. Haydar Golbasi, ilk yasal Alevi derneklerinin ortaya cikisini ve
faaliyetlerini belgelemistir (2007). Milenyum esigindeki Alevi hareketine iliskin-kirsal ve

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 13 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

kentsel topluluklarin cesitliligini, gocun etkilerini, siyasal katilimi ve kaltlrel dernekleri
dikkate alan-en kapsamli calismalardan biri muhtemelen Elise Massicard’in kitabidir
(2005, 2012). Alevi diasporasinin, 6zellikle Aimanya’da, kendisini nasil érgutledigini
Martin Sokefeld anlatmistir (2008). Besim Can Zirh ise diasporadaki Alevi dernekleri ve
cemevlerinin, Sinni olmayan cenaze pratikleri icin mekan ihtiyacina nasil yanit
verdigini gostermistir (2012).

Tarkiye merkezli ve Turkce dergilerde yayimlayan pek ¢ok arastirmaci, metin
edisyonlarina ve analizlerine ya da farkh Alevi gruplarinin tarihine, inanclarina ve
adetlerine iliskin daha kulclk 6lcekli katkilara odaklanmistir. Cok sayida belge ve yerel
gruplara dair ayrintili bilgi dolasima girmistir. Bu makalelerin hicbiri asagida “en
onemli katkilar” arasinda listelenmese de, bir arada dusunulduklerinde yasayan
Aleviligin ve tarihinin bilgisine kayda deger ilerlemeler kazandirmislardir. Klasik
metinlere yonelik yaygin yaklasimdan farkli olarak, Zeynep Oktay’in Kaygusuz Abdal
ve Virani Abdal gibi yazarlar Uizerine calismalari (2017, 2020) yontemsel sofistikasyonu
bakimindan dne ¢cikmaktadir.

Ocak sistemi ve dedenin rolleri (kentlesme ve uluslararasi gocin her ikisinde yarattigi
donusumlerle birlikte) Gzerine daha iyi bir anlayis saglayan cesitli calismalar
yapilmistir. Kendisi de taninmis bir dedenin oglu olan Ali Yaman, Anadolu ocak
sistemini ve dedenin rollerini ayrintili bicimde ele alan ilk calismalardan birini vermistir
(2004). Cesitli ocakzadeler kendi ocaklarina iliskin, niteligi degisken monografiler
yayimlamistir. Ozel olarak anilmasi gereken bir calisma, Coskun Kdkel'in tek bir ocaga-
Guvencg Abdal Ocagi’'na-iliskin dokuz ciltlik kapsamli belgelemesidir; ocak tarihini,
cografi dagihimini, ziyaret ve diger kutsal mekanlarini ve erkanin (ritlerin) ayrintih
fotograf kayitlarini icermektedir (2013).

Uzun sure disariya kapali tutulan ve cesitli ocaklarin elinde bulunan yazma belgeler
yayimlanmis ve analiz edilmistir. Mehmet Serif Firat (1948) bu tur belgeleri yayimlayan
en erken orneklerden biri olabilir; daha sonra Nejat Birdogan (1992) ve baskalari
gelmistir. Daha sistematik bir katki, Dogu Anadolu ocaklarinin elindeki ¢cok sayida
secere, icazetname, siyadetname vb. belgeyi yayimlayan Ayfer Karakaya-Stump
tarafindan yapilmis; boylece Anadolu Aleviliginin olusumunda Vefailik ve Kirt
etkilerinin 6nemini gdstermistir (2010, 2020). Ocak sistemindeki karmasik otorite
iliskilerine dair 6nemli antropolojik ve s6zlU tarih arastirmalari ise Erdal Gezik
tarafindan yurutalmustur (2013, 2025).

Alevilige iliskin daha erken calismalarda, Tahtacilara orantisiz bir yogunlasma s6z
konusudur; Tahtacilar, diger tim gruplardan daha fazla yayinda betimlenmistir: von
Luschan 1891, Hasluck 1921, Yorikan 1930, Atabeyli 1940, Yilmaz 1948, Yetisen 1950

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 14 / 40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

ve 1986, Sevgen 1951b, Roux ve/veya Ozbayri 1964, 1970, 1972, 1987, Cadatay
1970, Kehl 1988a, Grgnhaug 1974, Halk Kalturlerini Arastirma ve Gelistirme Genel
MUudurlaga 1995. Eréz (1977), Birdogan (1992) ve Turkdogan (1995) gibi genel
taramalar ile Tdrk Kdltlri ve Haci Bektas Veli Arastirma Dergisi ve diger dergilerdeki
ayrintili bazi makaleler disinda, diger Turk Alevi topluluklar ve onlara hizmet eden
ocaklar gorece daha az ilgi géormustur. Riza Yildinnm’in “geleneksel Alevilik” (kentlesme
oncesi Alevilik) Uzerine 2018 tarihli kitabi, yazarin ve ¢calisma arkadaslarinin yuzlerce
Alevi kdylunde inang ve pratiklere dair gorismeler yurittigid Amasya-Tokat-Corum-
Sivas bolgesine odaklanan az sayidaki calismadan biridir.

Klrt Aleviler, misyoner yazarlarin sicak ilgisine ve daha sonra Turk milliyetcilerinin
onlari ya “guvenlik riski” ya da “6z Turkler” olarak yeniden tanimlama c¢abalarina konu
olmus; ancak genel olarak akademik literatirde uzun sure yetersiz temsil edilmistir. Bu
dengesizlik, cogunlukla Avrupa diasporasinda konumlanan yazarlar tarafindan giderek
giderilmektedir; bu yazarlar Kirt Aleviliginin ya da Dersim’in Raa Hagqi dininin ayirt
edici dzelliklerini dne ¢ikarmaktadir: Gurdal Aksoy, Munzur Cem, Dilsa Deniz, Erdal
Gezik, Ahmet Kerim Gultekin ve digerleri. Bu geng kusagin yaklasimi, tipik olarak
edebiyat-tarih odakli olmaktan ziyade antropolojiktir.

Sonnotlar

[1] Bu misyonerlerin Alevilerle iliskilerine dair ¢esitli genel degerlendirmeler
bulunmaktadir: Hans-Lukas Kieser, "Muslim heterodoxy and Protestant utopia: The
interactions between Alevis and missionaries in Ottoman Anatolia." Die Welt des
Islams 41(1), 2001, 89-111; Ayfer Karakaya-Stump, "Alevilik hakkindaki 19. yuzyil
misyoner kayitlarina elestirel bir bakis ve Ali Gako'nun oykusu." Folklor / Edebiyat VIl
(29), 2002, 301-324; Ayfer Karakaya-Stump, "The emergence of the Kizilbas in
Western thought: Missionary accounts and their aftermath.” Archaeology,
Anthropology and Heritage in the Balkans and Anatolia: The Life and Times of F.W.
Hasluck 1878-1920, cilt I, der. David Shankland. istanbul: ISIS Press, 2004, 329-353;
Ayfer Karakaya-Stump, "Reflections on the 19th century missionary reports as sources
for the history of the (Kurdish) Kizilbash." Kurdish Studies Archive 8(1), 2020, 46-74;
Zeynep Turkyllmaz, "Anxieties of conversion: missionaries, state and heterodox
communities in the late Ottoman Empire." Doktora tezi. Los Angeles: UCLA, 2009;
Markus Dressler, "George B. Nutting: Letter to the Missionary Herald (Turkey, 1860)
and Baha Said Bey: Alevi Communities in Turkey (Turkey, 1926)." Religious Dynamics
under the Impact of Imperialism and Colonialism: A Sourcebook, der. Bjorn Bentlage
ve digerleri. Leiden: Brill, 2017, 325-338.

[2] "Feylesof Riza" olarak bilinen Riza Tevfig, Browne ile de yakin temas halindeydi;

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 15 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Browne, Gibb'in History'sinin son cildinde, Osmanli edebiyatinin en modern akimlarini
ele alacak yedinci bir cilt planladiklarini ve bunun Riza tarafindan yazilacagini
belirtmektedir. Ancak 1908 Mesrutiyet Devrimi‘nden sonra Riza'nin kamusal
faaliyetlere yogun bicimde dahil olmasi, bu planlarin strdlrilmesini engellemistir. Bu
doéneme ait bazi Turkce yazilari su derlemede bir araya getirilmistir: Riza Tevfik
Bollikbasi, Tekke ve Halk Edebiyati Makaleleri, yay. haz. Abdullah Ucman. istanbul:
Dergah Yayinlari, 2015. Riza Tevfiq'in yasami ve eserleri hakkinda-Bektasi tarikati ve
masonlukla iliskisine de dikkat ederek-bkz. Thierry Zarcone, Mystiques, philosophes et
franc-macons en islam. Paris: Jean Maisonneuve Editeur, 1993.

[3] ittihatcl ve Kemalist hareketlerin Aleviler ve Bektasilerle iliskisi Gizerine bkz. Hilya
Kucuk, The Role of the Bektashis in Turkey's National Struggle. Leiden: Brill, 2001.

[4] Dergi Uzerine bkz. Erdal Aksoy (der.), Alevilik, Bektasilik: Tark Yurdu yazilari.
Ankara: Turk Yurdu, 2018. En onemli gozlemci olarak gorulen Baha Said'in Turk Yurdu
ve diger dergilerde yayimlanan calismalari su derlemede toplanmis ve yeniden
basiimistir: Baha Said Bey, Turkiye'de Alevi-Bektasi, Ahi ve Nusayri zimreleri, yay.
haz. ismail Gorkem. istanbul: Kitabevi, 2006.

[5] Markus Dressler, Writing Religion: The Making of Turkish Alevi Islam. Oxford:
Oxford University Press, 2013. Daha once Ahmet Karamustafa, Orta Asya kokenleri ve
heterodoksi vurgusuna dayali Turk milliyetci yaklasimini, dervis ¢cevrelerine iliskin
dikkat cekici calismasinda elestirmisti: God's Unruly Friends. Dervish Groups in the
Islamic Later Middle Period, 1200-1550. Salt Lake City: University of Utah Press, 1994.
Daha yakin dénemde ise Ayfer Karakaya-Stump, Dogu Anadolu ocaklarinin elindeki soy
katigu yazmalarina dayanan calismalar Gzerinden Képruld paradigmasina itiraz
etmistir. Ozellikle bkz. Ayfer Karakaya-Stump, "The Vefa'iyye, the Bektashiyye and
genealogies of 'heterodox' Islam in Anatolia: rethinking the Koprult paradigm," Turcica
44, 2012, 263-284; ayrica The Kizilbash-Alevis in Ottoman Anatolia: Sufism, Politics
and Community adli eserinin Giris bolumu. Edinburgh: Edinburgh University Press,
2020.

[6] Otyam, daha sonra bu roportajlarini Gide Gide baslikli bir dizi kitapta toplamistir.
Alevi-Bektasi icerikli bazi roportajlar HG Dost! (Pencere Yay., 1997) adiyla; bazilari ise
40 Y1l Once 40 Yil Sonra: Gelin Canlar Bir Olalim (Umit Yay., 1993) icinde yeniden
basiimistir.

[7] 1960'larda Turkiye'de yuratulen antropolojik saha arastirmalarina-6zellikle ABD'li
arastirmacilara odaklanarak-dair yakin tarihli bir genel bakis icin bkz. Ali Sipahi, "An

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 16 / 40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

ethnographic moment in Turkey during the long 1968: Portraits of anthropologists
from the Chicago circle and beyond," Encyclopédie Bérose des histoires de
I'anthropologie, 2024, https://www.berose.fr/article3265.html?lang=fr. Sipahi,
1950'lerde baslayan saha arastirmalarina dayanan ve 1970'lerde de arastirma
sahalarina geri donen Britanyali antropolog Paul Stirling'i anmamaktadir; Stirling'in
etkili caismasi: Turkish village. London: Weidenfeld and Nicolson, 1965.

[8] Mehmet Eréz, Dogu Anadolu'nun Tarkl(igu. istanbul: Turk Kaltir Yayini, 1975;
Orhan Tlrkdogan, Alevi Bektasi kimligi. Sosyo-antropolojik arastirma. istanbul: Timas
Yayinlari, 1995.

[9] ilgili parti Uzerine bkz. Kelime Ata, Alevilerin ilk siyasal girisimi: (TUrkiye) Birlik
Partisi (1966-1980). Ankara: Kelime Yayinevi, 2007; Sabir Guler, Aleviligin siyasal
orgutlenmesi: modernlesme, ¢6zulme ve Turkiye Birlik Partisi. Ankara: Dipnot, 2008.

[10] Sosyalist gruplarin Alevilere yonelik tutumlarina iliskin daha sonraki bir genel
degerlendirme icin ayrica bkz. ibrahim Bahadir, "Devrimcilikten dervislige: Tlrkiye'de
1920 sonrasi sosyalist cevrelerde Alevilik ve icerdigi anlam," Aleviler ve sosyalistler -
Sosyalistler ve Aleviler. Bir karsilasmanin kenar notlari icinde, der. Ayhan Yalginkaya
ve Halil Karacali, 86-114. Ankara: Dipnot, 2020.

[11] Dergi cevrimici ve acik erisimde kullanilabilmektedir:
https://abked.de/index.php/abked.

[12] Bu dergi de cevrimici ve acik erisimde mevcuttur:
https://hbvdergisi.hacibayram.edu.tr/.

Kaynakca & ileri Okumalar

1850-1990 One Cikan Yayinlar
Abbasli, Mirza. 1976. “Safevilerin kokenine dair.” Belleten 40 (158).

And, Metin. 1979. “The Muharrem observances in Anatolian Turkey.” In Ta ziyah:
Ritual and Drama in Iran, ed. Peter Chelkowski, 238-254. New York: New York
University Press.

Andrews, Peter A. 1989b. “Abdal.” In Ethnic groups in the Republic of Turkey, ed. Peter
A. Andrews, 435-8. Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 17 / 40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Andrews, Peter A., ed. 1989a. Ethnic Groups in the Republic of Turkey. Wiesbaden: Dr.
Ludwig Reichert.

Anon. 1989. Tam ve hakiki Imam Cafer-i Sadik buyrugu. Ehl-i beyt asigi bir heyet
tarafindan hazirlanmistir. Istanbul: Mizah yayincilik.

Antranik. 1900. Dersim. Tiflis. [Turkish translation : Dersim: Seyahatname. Istanbul:
Aras, 2012.]

Arnakis, G. G. 1953. “Futuwwa traditions in the early Ottoman Empire: Akhis,
Bektashis, dervishes and craftsmen.” Journal of Near Eastern Studies 12(4):232-247.

Aslanoglu, ibrahim. 1984. Pir Sultan Abdallar. Istanbul: Erman Yayinevi.

Atabeyli, Naci Kum. 1940. “Antalya Tahtacilarina dair notlar.” Turk Tarih, Arkeologya
ve Etnografya Dergisi 4, 203-212.

Atalay, Besim. 1339[1923]. Mar‘as tarihi ve cografyasi. Istanbul: Matba a-1 ‘Amire.
Atalay, Besim. 1340[1924]. Bektasilik ve edebiyati. Istanbul: Matba‘a-1 ‘Amire.

Babinger, F. 1922b. “Der Islam in Kleinasien: Neue Wege der Islamforschung.”
Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft 76:126-152.

Babinger, Franz. 1921. “Schejch Bedr ed-Din, der Sohn des Richters von Simaw. Ein
Beitrag zur Geschichte des Sektenwesens im Altosmanischen Reich.” Der Islam
11:1-106.

Babinger, Franz. 1922a. “Zur Geschichte der Sefewijje.” Der Islam 12:231-3.

Babinger, Franz. 1943. Die Vita (menaqybname) des Schejch Bedr ed-din Mahmud
gen. Qadi Samauna von Chalil b. Isma’il b. Schejch Bedr ed-din Mahmud. Leipzig.

Babinger, Franz. 1962. “Das Bektaschi-Kloster Demir Baba.” In Aufsatze und
Abhandlungen zur Geschichte Sddosteuropas und der Levante, Bd.l, ed. Franz
Babinger, 88-96. Munchen.

Baha Said. 1919. “Memleketin icylUzu: Anadolu’da gizli mabedler.” Memleket Gazetesi
no. 2, 18, 46, 48, 71, 72. [Reprinted in Baha Said Bey, Tlrkiye’'de Alevi-Bektasi, Ahi ve
Nusayri ztimreleri, ed. ismail Gérkem (Istanbul: Kitabevi, 2006), 127-152.]

Baha Said. 1926-27. “Turkiye'de Alevi zimreleri”, “Sofyan suregi - Kizilbas meydani”,
“Bektasiler” and other articles in Tirk Yurdu, sayi 21-27. [Reprinted in Nejat Birdogan,

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 18 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

ittihat-Terkakki’nin Alevilik Bektasilik arastirmasi. Istanbul: Berfin 1994, and in Baha
Said Bey, Tirkiye’de Alevi-Bektasi, Ahi ve Nusayri ziimreleri, ed. ismail Gérkem
(Istanbul: Kitabevi, 2006).]

Bardakci, Cemal. 1970. Alevilik, Ahilik, Bektasilik. Ankara.

Basgoz, llhan. 1972. “Folklore studies and nationalism in Turkey.” Journal of the
Folklore Institute 9.

Bayart, Jean-Francois. 1982. “La question alévi dans la Turquie moderne.” In L’Islam et
I’état dans le monde d’aujourd’hui, ed. Olivier Carré, 109-120. Paris.

Bayrak, Mehmet. 1986. Pir Sultan Abdal. Ankara: Yorum Yayinlari.

Beldiceanu-Steinherr, Irene. 1974. “Le regne de Selim ler: tournant dans la vie
politique et religieuse de I'empire ottoman.” Turcica 6:34-48.

Benekay, Yahya. 1967. Yasayan Alevilik: Kizilbaslar arasinda. Istanbul: Varlik Yayinlari.
Birdogan, Nejat. 1984. “Semahlar.” Folklor ve Etnografya Arastirmalari 1984:31-51.

Birge, John Kingsley. 1937. The Bektashi Order of Dervishes. London: Luzac & Co.;
Hartford Conn.: Hartford Seminary Press.

Boratav, Pertev Naili. 1942. Pir Sultan Abdal. Istanbul.

Borrel, Eugene. 1947. “Les poetes Kizil Bach et leur musique.” Revue des études
islamiques 15:157-190.

Bozkurt, Mehmet F. 1988. Das Gebot: Mystischer Weg mit einem Freund. Hamburg:
E.B.-Verlag Rissen.

Browne, Edward G. 1898. “Some notes on the literature and doctrines of the Hurufi
sect.” Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, 1898, 61-94.

Browne, Edward G. 1907. “Further notes on the literature of the Hurufis and their
connection with the Bektashi order of dervishes.” Journal of the Royal Asiatic Society
of Great Britain and Ireland 1907:533-582.

Bryer, Anthony. 1975. “Greeks and Turkmens: The Pontic exception.” Dumbarton Oaks
Papers 29:113-148.

Bumke, Peter J. 1989. “The Kurdish Alevis - boundaries and perceptions.” In Ethnic
groups in the Republic of Turkey, ed. Peter A. Andrews, 510-18. Wiesbaden: Dr. Ludwig

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 19/ 40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Reichert.

Bumke, Peter. 1979. “Kizilbas-Kurden in Dersim (Tunceli, Turkei). Marginalitat und
Haresie.” Anthropos 74:530-548.

Cagatay, Neset. 1970. “Tahtacilar.” In Islam Ansiklopedisi, cilt 11, 669-672. Istanbul:
Milli Egitim Bakanhg.

Cahen, Claude. 1969. “Baba Ishaq, Baba llyas, Hadjdji Bektash et quelques autres.”
Turcica 1:53-64.

Cahen, Claude. 1970. “Le probleme du shi isme dans I’Asie Mineure turque pré-
ottomane.” In Le shi“isme imamite. Colloque de Strasbourg, ed. T. Fahd, 115-131.
Paris: Presses Universitaires de France.

Cem, S. 1980. “Die Situation der Aleviten in der Turkei und in Deutschland.” In epd-
Dokumentation, 27/28. Tlrken in Deutschland. Religiése und ethnische Minderheiten,
19ff.

Chater, Melville. 1928. “The Kizilbash clans of Kurdistan.” National Geographic
Magazine 54(4):485-504.

Crowfoot, John Winter 1900. “Survivals among the Kappadokian Kizilbash (Bektash).”
Journal of the Anthropological Institute of Great Britain and Ireland 30:305-320.

Cubukcu, ibrahim Agah. 1980. “Yasayan Alevilik.” A.U. Isldm ilimleri Enstitiisii Dergisi
4:67-78.

Cubukcu, ibrahim Agah. 1982a. “Bugiinki Alevilik.” A.U. Isldm ilimleri Enstitiisii Dergisi
5:63-68.

Cubukcu, ibrahim Agah. 1982b. “Melamilik hakkinda gézlemler.” A.U. Isldm ilimleri
Enstitisu Dergisi 5:73-78.

Danon, M. A. 1921. “Un interrogatoire d’ hérétiques musulmans (1619).” Journal
Asiatique 2e sér., tome 17:281-293.

De Jong, Fred. 1981. “The takiya of “Abd Allah al-Maghawirf (Qayghusuz Sultan) in
Cairo.” Turcica 13:242-260.

De Jong, Frederick. 1989. “The iconography of Bektashiism: A survey of themes and
symbolism in clerical costume, liturgical objects and pictorial art.” Manuscripts of the
Middle East 4:7-29.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 20/ 40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

de Planhol, Xavier. 1958. De la plaine pamphylienne au lacs pisidiens. Nomadisme et
vie paysanne. Paris: Maisonneuve.

de Planhol, Xavier. 1972. “La répartition géographique du chiisme anatolien.” In
Traditions religieuses et para-religieuses des peuples altaiques, ed. Irene Mélikoff,
104-108.

Deny, Jean. 1913. “Sary Saltyq et le nom de la ville de Babadagh.” In Mélanges Emile
Picot, tome Il, 1-15. Paris: Librairie Damascene Morgand.

Dersimi, M. Nuri. 1952. Kurdistan tarihinde Dersim. Halep: Ani Matbaasi.

Dierl, Anton Josef. 1985. Geschichte und Lehre des anatolischen Alevismus-
Bektasismus. Frankfurt: Dagyeli.

Dubetzky, Alan R. 1977. “Class and community in urban Turkey.” In Commoners,
climbers and notables. A sampler on social ranking in the Middle East, ed. C. A. O. van
Nieuwenhuijze, 360-371. Leiden: Brill.

Dunmore, G. W. 1857. “Movement among Koordish priests.” American Missionary
Herald no. 53.

Dussaud, René. 1900. Histoire et religion des Nosairis. Paris: Emile Bouillon.

Dlzgun, Mustafa. 1988. “Torey ve adete Dersimi.” Berhem no 1 (Sibat 1988): 34-40;
no 2 (Gulan 1988): 8-27.

Eberhard, Elke. 1970. Osmanische Polemik gegen die Safawiden im 16. Jahrhundert
nach arabischen Handschriften. Freiburg im Breisgau.

Erdentug, Nermin. 1959. Sin kéyd’niin etnolojik tetkiki. Ankara: Ayyildiz matbaasi.
Er6z, Mehmet. 1977. Tlrkiye’'de Alevilik Bektasilik. Istanbul: Otag Matbaacilik.

Eroz, Mehmet. 1982. Eski Tlirk dini (G6k Tanri inanci) ve Alevilik Bektasilik. Istanbul:
Turk Dunyasi Arastirmalari Vakfi.

ErGnsal, Ismail E., and Ahmet Yasar Ocak, eds. 1984. Elvan Celebi, Menéakibu’l-
kudsiyye fi menasibi’l-tinsiyye (Baba llyas-i Horasani ve silalesinin menkibevr tarihi).
Istanbul: 1.U. Edebiyat Fakultesi.

EylUboglu, ismet Zeki. 1979. Alevilik-Sinnilik: “islam diisiincesi”. Istanbul: HUr Yayin ve
Ticaret.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 21 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Eyuboglu, ismet Zeki. 1980. Biitiin Yénleriyle Bektasilik (Alevilik). Istanbul: Yeni Cigir
Yayinlari.

EyUboglu, ismet Zeki. 1989. Biitiin yénleriyle Haci Bektas Veli: yasami, diisiinceleri,
cevresi, etkisi. Istanbul: Ozgr.

Faroghi, Suraiya. 1976a. “The tekke of Haci Bektash: social position and economic
activities.” International Journal of Middle East Studies 7:183-208.

Faroghi, Suraiya. 1976b. “Agricultural activities in a Bektashi center: the tekke of Kizil
Deli 1750-1830.” Sudost-Forschungen 35:69-96.

Faroghi, Suraiya. 1976c¢. “Bektaschikldster in Anatolien vor 1826: Fragestellungen und
Quellenprobleme.” Der Islam 53(1):28-69.

Faroghi, Suraiya. 1981. Der Bektaschi-Orden in Anatolien (vom spaten funfzehnten
Jahrhudert bis 1826). Wien: Institut fur Orientalistik der Universitat Wien.

Firat, Mehmet Serif. 1948. Dogu illeri ve Varto Tarihi. Istanbul: Saka Matbaasi.
[Reprint, M.E.B Yay., Ankara, 1961.]

Freitag, Rainer. 1985. Seelenwanderung in der islamischen Héaresie. Berlin: Klaus
Schwarz Verlag.

Gandjei, Tourkhan. 1959. /I canzoniere di Sah Isma il Hatai. Napoli.

Gibb, Elias John Wilkinson. 1900-09. A History of Ottoman Poetry. 6 vols. (Vols. 2-6
edited by E.G. Browne.) London: Luzac & Co.

Gilbert, T. 1873. “Note sur les sectes dans le Kurdistan.” Journal Asiatique 7:383-385.

Glassen, Erika. 1971. “Schah Isma‘il, ein Mahdi der anatolischen Turkmenen?”
Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft 121(1):61-69.

Gokalp, Altan. 1980a. Tétes rouges et bouches noires: une confrérie tribale de I'ouest
anatolien. Paris: Société d'Ethnographie.

Gokalp, Altan. 1980b. “Une minorité chiite en Anatolie.” Annales: Economies, sociétés,
civilisations 35:748-763.

Gokalp, Altan. 1989. “Alevisme nomade: des communautés de statut a I'identité
communautaire.” In Ethnic groups in the Republic of Turkey, ed. Peter A. Andrews,
524-37. Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 22 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Golpinarh, Abdulbaki, and I. Sungurbey. 1966. Samavna kadisi oglu Seyh Bedreddin.
Istanbul: Eti.

Golpinarli, Abdulbaki, ed. 1958. Vildyet-ndme: Manéakib-1 Hiinkar Haci Bektas-1 Veli.
Istanbul: inkilap Kitabevi.

Golpinarli, Abdulbaki, ed. 1963. Alevi-Bektasi nefesleri. Istanbul: Remzi Kitabevi.
Golpinarli, Abdulbaki. 1931. Melamilik ve Melamiler. Istanbul: Devlet Matbaasi.
Golpinarh, Abdulbaki. 1953. Pir Sultan Abdal: yasam, sanat, yapitlar. Istanbul: Varlk.
Golpinarh, Abdulbaki. 1973. Hurlfilik metinleri katalogu. Ankara: Turk Tarih Kurumu.

Golpinarli, Abdilbaki. 1977. “Kizilbas.” In islam Ansiklopedisi, cilt 6, 789-795. Istanbul:
Milli Egitim Bakanhg.

Gordlevsky, V. A. 1922. “About the religious ways of the Kizilbashes in Asia Minor.”
Novi Vostok 1.

Grenard, M. F. 1904. “Une secte religieuse d’Asie Mineure: Les Kyzyl-Bachs.” Journal
Asiatique sér. X, tome 3:511-522.

Grgnhaug, Reidar. 1974. Micro-Macro Relations: Social Organization in Antalya,
Southern Turkey [Bergen Studies in Social Anthropology No. 7]. Bergen: Department of
Anthropology, University of Bergen.

Gross, Erich. 1927. Das Vilayet-Name des Haggi Bektasch. Ein turkisches
Derwischevangelium [Turkische Bibliothek, 25]. Leipzig.

Gulsan, Av. Hasan. 1975. Her yonuyle topsuz-tifeksiz gonuller ve ulkeler fatihi Pir Haci
Bektas Veli ve Alevi-Bektasiligin esaslari. Istanbul.

Guzel, Abdurrahman. 1972. ‘Ali in der Bektaschi-Dichtung, namentlich jener des 16.
Jahrhunderts. Wien: Inaugural-dissertation.

Guzel, Abdurrahman. 1981. Kaygusuz Abdal. Ankara: Kultar Bakanhgi Yayinlari.

Guzel, Abdurrahman. 1983. Kaygusuz Abdal’in mensur eserleri. Ankara: Kultur ve
Turizm Bakanhgi Yayinlari.

Haas, Abdulkadir. 1988. Die Bektasi: Riten und Mysterien eines islamischen Ordens.
Berlin: EXpress Edition.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 23 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Hasluck, F. W. 1913/1914. “Ambiguous Sanctuaries and Bektashi Propaganda.” The
Annual of the British School at Athens 20:94-119.

Hasluck, F. W. 1921. “Heterodox tribes of Asia Minor.” Journal of the Royal
Anthropological Institute of Great Britain and Ireland 51:310-342.

Hasluck, F. W. 1929. Christianity and Islam under the Sultans. 2 vols. Oxford:
Clarendon Press.

Huart, Clément. 1909a. “Les derviches Bektachis.” Revue du monde musulman
9:235-246.

Huart, Clément. 1909b. Textes persans relatifs a la secte des Houroufis. Leiden: Brill.

Imber, Colin. 1979. “The persecution of Ottoman Shi ites according to the Mihimme
register, 1565-1585.” Der Islam 56:245-273.

ismail Hakki [Kadioglul. 1935. Cepniler Balikesir'de. Balikesir.

Jacob, Georg. 1908. Beitrage zur Kenntnis des Derwischordens der Bektaschis
[Turkische Bibliothek, 1X]. Berlin: Mayer & Muller.

Jacob, Georg. 1909. “Die Bektaschijje in ihrer Verhaltnis zu verwandten
Erscheinungen,” Abhandlungen der Kéniglich Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, 1. Kl., XXIV Bd., lll Abt. [MUnchen: J. Roth], 1-51.

Jansky, Herbert. 1964. “Zeitgeschichtliches in den Liedern des Bektasi-Dichters Pir
Sultan Abdal.” Der Islam 39:130-142.

Jewett, F. 1858. “Kuzzelbash Koords.” American Missionary Herald no. 54.

Kaleshi, Hasan. 1971. “Albanische Legenden um Sari Saltuk.” In Actes du premier
congres international des études balkaniques et sud-est européennes, section VI,
815-828. Sofia.

n”

Kasgarli, Mehlika Aktok. 1986. “Dogu ve Glineydogu Anadolu’nun tarihi inang yapisi.
Tark Danyasi Arastirmalari no. 2: 39-73.

Kaya, Haydar. 1989. Musahiblik. Istanbul: Engin Yayincilik.

Kehl, Krisztina. 1988a. Die Tahtaci. Vorlaufiger Bericht tber eine ethnisch-religiése
Gruppe traditioneller Holzarbeiter in Anatolien [= Ethnizitat und Gesellschaft,
occasional papers, nr 16]. Berlin: Freie Universitat.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 24 / 40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Kehl-Bodrogi, Krisztina. 1988b. Die Kizilbas/Aleviten: Untersuchungen uber eine
esoterische Glaubensgemeinschaft in Anatolien. Berlin: Klaus Schwarz Verlag.

Kehl-Bodrogi, Krisztina. 1989. “Das Alevitum in der Turkei: zur Genese und
gegenwartigen Lage einer Glaubensgemeinschaft.” In Ethnic groups in the Republic of
Turkey, ed. Peter A. Andrews, 503-10. Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert.

Kemali, Ali. 1931. Erzincan tarihi. Tarihi, cografi, ictimal, etnografi, idari, ihsari tetkikat
tecrubesi. Istanbul: Resimli Ay matbaasi.

Kenger, Okkes. 1989. Kahramanmaras olaylarinin perde arkasi. Ankara: Dogus
Yayinlari.

Kiel, Machiel. 1978. “The tlrbe of Sari Saltik at Babadag-Dobruca. Brief historical and
architectonal notes.” Guney-Dogu Avrupa Arastirmalari Dergisi 6-7:205-225.

Kissling, Hans-Joachim. 1950. “Das Menagyb-name Scheich Bedr ed-Din’s, des Sohnes
des Richters von Samawna.” Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft
100:112-176.

Kissling, Hans-Joachim. 1962. “Zur Frage der Anfange des Bektasitums in Albanien.”
Oriens 15:218-286.

Kohn, Else. 1931. “Vorislamisches in einigen vorderasiatischen Sekten und
Derwischorden.” Ethnologische Studien 1:295-345.

Konuk, Hulusi. 1979. Kanli Maras’in 6ykusu. Istanbul: Y. GUryay Matbaasi.

Koprull, M. Fuad. 1935. “Abdal.” In Tlrk Halk Edebiyati Ansiklopedisi, ed. M. Fuad
Kopruld. Istanbul: Tarkiyat Enstittsu.

Koprull, M. Fuad. 1939. “Misir'da Bektasilik.” Turkiyat Mecmuasi VI, 13-31.

Koépruluzade Mehmed Fuad. 1919. Turk edebiyatinda ilk mutasavviflar. Istanbul:
Matba’ a-i Amire.

Koprulluzade Mehmed Fuad. 1922b. “Bemerkungen zur Religionsgeschichte
Kleinasiens (mit Bezug auf F. Babingers “Sjeich Bedr ed-din” in Islam 11 und 12).”
Mitteilungen zur Osmanischen Geschichte 1:203-222.

Koprulizade Mehmed Fuad. 1929. Influence du chamanisme Turco-Mongol sur les
ordres mystiques musulmans. Istanbul: Institut de turcologie de I'Université de
Stamboul.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 25/ 40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Koéprulizade Mehmet Fuad. 1338 [1922a]. “Anadolu’da Islamiyet.” Darulfinun
Edebiyat Faklltesi Mecmuasi no. 4.

Képrulizade Mehmet Fuad. 1925. “Bektasiligin menseleri: Kiiclik Asya’da islam
Batiniliginin tekamul-i tarihisi hakkinda bir tecriibe.” Tirk Yurdu 9.

Kosay, Hamit Z. 1964. “Bektasilik ve Haci Bektas tekkesi.” Turk Etnografya Dergisi 7-8.

Krupp, Alya. 1976. Studien zum Menaqybname des Abu I-Wafa’ Tag al-Arifin: Das
historische Leben des Abu |-Wafa’ Tag al-Arifin. MUnchen: Dr. Rudolf Trofenik.

Kunter, Halim Baki. 1951. Kirkbudak: Hacibektas incelemerine giris. Ankara.

Laciner, Omer. 1978. “Malatya olayi - TUrkiye’'deki fasist hareketin yapisi ve gelisimi.”
Birikim 39:12-24.

Laciner, Omer. 1985. “Der Konflikt zwischen Sunniten und Aleviten in der Tiirkei.” In
Islam und Politik in der Turkei [= Jahrbuch zur Geschichte und Gesellschaft des
Vorderen und Mittleren Orients 1984], ed. Jochen Blaschke and Martin van Bruinessen,
233-254. Berlin: EXpress Edition.

Lammens, Henri. 1899. “Les Nosairis, notes sur leur histoire et leur religion.” Etudes
no. 16:461-494.

Lammens, Henri. 1901. “Les Nosairis furent-ils chrétiens? A propos d’un livre récent.”
Revue de I'Orient chrétien 6:33-50.

Livingstone, W. W. 1865. “The Kuzzelbash Koords.” American Missionary Herald vol 11
no 1:246.

Luschan, Felix von. 1889. “Anthropologische Studien.” In Reisen in Lykien Milyas und
Kibyratien, ed. Eugen Petersen and Felix von Luschan, 198-226. Wien: Carl Gerold’s
Sohn.

Luschan, Felix von. 1891. “Die Tachtadschy und andere Uberreste der alten
Bevolkerung Lykiens.” Archiv fur Anthropologie (Braunschweig) XIX:31-53.

Luschan, Felix von. 1911. “The early inhabitants of Western Asia.” Journal of the Royal
Anthropological Institute 41:221-244.

Mandel, Ruth. 1989. “Ethnicity and identity among migrant guestworkers in West
Berlin.” In Conflict, migration, and the expression of ethnicity, ed. Nancie L. Gonzalez
and Carolyn C. MacCommon, 60-74. Boulder.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 26 / 40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Markoff, Irene. 1986a. Musical theory, performance, and the contemporary baglama
specialist in Turkey. Seattle: Ph.D. thesis University of Washington Seattle.

Markoff, Irene. 1986b. “The role of expressive culture in the demystification of a secret
sect in Islam: the case of the Alevis in Turkey.” The World of Music 28(3):42-56.

Mazzaoui, Michel M. 1972. The Origins of the Safawids: Si‘ism, Sufism and the Gulat.
Wiesbaden: Franz Steiner Verlag.

Mélikoff, Irene. 1962a. Abu Muslim, le “Porte-hache” du Khorassan dans la tradition
épique turco-iranienne. Paris: Adrien-Maisonneuve.

Mélikoff, Irene. 1962b. “Nombres symboliques dans la littérature épico-religieuse des
Turcs d’Anatolie.” Journal Asiatique 250:435-445.

Mélikoff, Irene. 1966. “Le drame de Kerbela dans la littérature épigue turque.” Revue
des études islamiques 34:133-148.

Mélikoff, Irene. 1975. “Le probleme Kizilbas.” Turcica 6:49-67.
Mélikoff, Irene. 1982a. “L’'islam hétérodoxe en Anatolie.” Turcica 14:142-154.

Mélikoff, Irene. 1982b. “Recherches sur les composantes du syncrétisme bektasi-
alevi.” In Studia Turcologica Memoriae Alexii Bombaci dicata, 379-395. Napoli.

Mélikoff, Irene. 1988. “Les origines centre-asiatiques du soufisme anatolien.” Turcica
20:7-18.

Menzel, Theodor. 1925. “Das Bektaschi-Kloster Sejjid Ghazi.” Mitteilungen des
Seminars fur Orientalische Sprachen 28:92-152.

Minorsky, V. 1942. “The poetry of Shah Isma’il I.” Bulletin of the School of Oriental and
African Studies 10:1007a-1053a.

Minorsky, Vladimir F. 1954. “Jihan-Shah Qara-Qoyunlu and his poetry.” Bulletin of the
School of Oriental and African Studies 16(2):271-297.

Molyneux-Seel, L. 1914. “Journey into Dersim.” Geographical Journal 44(1):49-68.

Moosa, Matti. 1988. Extremist Shiites: The Ghulat Sects. Syracuse: Syracuse University
Press.

Mdaller, Klaus E. 1967. Kulturhistorische Studien zur Genese pseudo-islamischer
Sektengebilde in Vorderasien. Wiesbaden: Franz Steiner.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 27 / 40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Naess, Ragnar. 1988. “Being an Alevi Muslim in Southwestern Anatolia and in Norway:
The impact of migration on a heterodox Turkish community.” In The New Islamic
Presence in Western Europe, ed. Thomas Gerholm and Yngve Georg Lithman, 174-195.
London: Maunsell Publishing.

Necib ‘Asim (ed.). 1925. Bektashi ‘ilm-i hali. |stanbul. [Reprinted in: Nejat Birdogan
(ed.), Alevi kaynaklari - 1 (Istanbul: Kaynak Yayinari, 1996).

Norton, John David. 1983. “Bektashis in Turkey.” In Islam in the modern world, ed.
Denis MacEoin and Ahmed al-Shahi, 73-87. London & Canberra: Croom Helm.

Noyan, Bedri. 1964. Haci Bektas'ta pirevi ve diger ziyaret yerleri. lzmir.

Noyan, Bedri. 1971. “Bektasilikle ve samanizmle ilgili bazi konular.” Ttrk Folkloru
Arastirmalari 13.

Noyan, Bedri. 1973. “Bektasilikte kadin: (evlenmek, evlilik, mUcerretlik).” Tdrk Folklor
Arastirmalari 14:6584-8, 6617-21, 6649-51, 6705-8.

Noyan, Bedri. 1976. Demir Baba Vildayetnamesi. Istanbul: Can Yayinlari.
Noyan, Bedri. 1985. Bektasilik Alevilik nedir. Ankara.

Nur, Riza. 1935. “Kaygusuz Abdal - Gaybi Bey: Kahire'de Bektasi tekkesinde bir
manuskiri.” Revue de turcologie 5:794-815.

Ocak, Ahmet Yasar. 1982. “Quelgques remarques sur le role des derviches kalenderis
dans les mouvements populaires et les activités anarchiques au XVe et XVle siécles
dans I'empire ottoman.” The Journal of Ottoman Studies 3:69-80.

Ocak, Ahmet Yasar. 1983. Bektasi mendkibndmelerinde islam éncesi inan¢ motifieri.
Istanbul: Enderun Kitabevi.

Ocak, Ahmet Yasar. 1989. La révolte de Baba Resul ou la formation de I’'hétérodoxie
musulmane en Anatolie au Xllle siecle. Ankara: Turk Tarih Kurumu.

Oytan, M. Tevfik. 1949. Bektasiligin icylizi: Dibi, késesi, ylizi ve astari nedir? Istanbul:
Maarif Kitaphanesi.

Ozbayri, Kemal 1972. Tahtacilar ve Yériikler / Tahtadjis et Yoruks. Materiaux pour
I’étude des nomades du Taurus. Paris: Bibliothéque archéologique et historique de
I'Institut francais d’archéologie d’Istanbul.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 28 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Ozbey, Cemal. 1963. Alevilik (izerine tartismalar. Ankara: Emek Basimeuvi.

Ozkirnml, Attila. 1985. Alevilik-Bektasilik ve edebiyati. Istanbul: Cem.

Oztelli, Cahit, ed. 1971. Pir Sultan Abdal. Blitiin siirleri. Istanbul: Milliyet Yayinlari.
Oztelli, Cahit, ed. 1973. Bektasi glilleri: Alevi-Bektasi siirler antolojisi. Istanbul: Milliyet.
Oztiirk, Sezai 1972. “Tunceli'de Alevilik.” Mezuniyet tezi, I.0. Ed.Fak.Sosyoloji bdlim.

Pfluger-Schindlbeck, Ingrid. 1989. “Achte die Alteren, liebe die Jungeren”: Sozialisation
turkisch-alevitischer Kinder im Heimatland und in der Migration. Frankfurt am Main:
Athenaum.

Ramsaur, Ernest. 1942. “The Bektashi dervishes and the Young Turks.” The Muslim
World 32:7-14.

Refik, Ahmet. 1932. “Osmanli devrinde Rafizilik ve Bektasilik (1558-1591).” I.U.
Edebiyat Fakultesi Mecmuasi IX (2):21-59.

Refik, Ahmet. 1948. Onaltinci asirda Rafizilik ve Bektasilik. Istanbul.
Rifki. 1325-27 [1909-11]. Bektasf Sirri. 4 vols. Istanbul.

Riggs, Rev. Henry H. 1911. “The religion of the Dersim Kurds.” Missionary Review of
the World (New York) 24:734-744.

Ringgren, Helmer. 1964. “The Initiation Ceremony of the Bektashis.” In Initiation, ed.
C.). Bleeker, 202-208. Leiden: Brill.

Riz4 Tevfig. 1909. “Etude sur la religion des Houro(fis.” In Textes persans relatifs a la
secte des Houroufis, ed. Clément Huart, 219-313. Leiden : Brill.

Rossi, Ettore. 1942. “Credenze ed usi dei Bektasci.” Studi e Materiali di Storia delle
Religioni 18(1-4):60-80.

Rotkopf, Paul. 1978. “Beobachtungen und Bemerkungen Uber eine kurdische
Bevolkerungsgruppe.” In Geographie der Unterdrtickten, ed. Jurgen Roth, 118-139.
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Roux, Jean-Paul, and Kemal Ozbayri. 1964. “Quelques notes sur la religion des Tahtaci,
nomades blcherons de la Turquie méridionale.” Revue des études islamiques
32:45-86.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 29/ 40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Roux, Jean-Paul. 1970. Les traditions des nomades de la Turquie méridionale.
Contribution a I’'étude des représentations religieuses des sociétés turques d’aprés les
études effectuées chez les Yériik et les Tahtaci par J.-P. Roux et K. Ozbayri. Paris:
Institut Francais d’Archéologie d’Istanbul.

Roux, Jean-Paul. 1987. “The Tahtaci of Anatolia.” In The Other Nomads: Peripatetic
Minorities in Cross-cultural Perspective, ed. Aparna Rao, 229-243. KdIn: Bohlau.

Sadeddin Nuzhet [Ergun]. 1930. Bektasi Sairleri. Ankara: Maarif Vekaleti.
Sakaoglu, Necdet. 1989. “Seyyid Garip Musa Ocagl.” Tarih ve Toplum 61:22-29.

Sakir, Ziya. 1967. Mezhepler tarihi; Siilik, Stnnilik, Alevilik, Kizilbaslik, nedir ve nasil
cikti. Istanbul: Maarif Kitaphanesi.

Samancigil, Kemal. 1945. Bektasilik tarihi, asli, dogusu, 6z, icylzu, kollari, blytikleri,
intilalleri, edebiyatlari, glizel san’atlari. Istanbul.

Sapolyo, Enver Behnan. 1964. Mezhepler ve tarikatlar tarihi. Istanbul: Turkiye
Yayinevi.

Sardag, Rustl. 1985. Her yond ile Haci Bektas-1 Veli ve en yeni eseri Serh-i Besmele.
izmir: Karinca Matbaacilik.

Savory, R. M. 1965. “The office of the khalifat al-khulafa under the Safavids.” Journal of
the American Oriental Society 85:497-502.

Serefeddin [Yaltkaya], M. 1935. “Simavne KadisI oglu Seyh Bedreddin’e dair bir kitap.”
Tdrkiyat Mecmuasi 11, 233-256.

Sertoglu, Murat. 1969. Bektasilik nedir? Istanbul: Basak yayinevi.

Sevgen, Nazmi. 1950a. “Kizilbas - Aleviligin gizli felsefeleri.” Tarih Dinyasi 7, 286-291,
307.

Sevgen, Nazmi. 1950b. “Yasayislari simdiye kadar gizli kalmis bir asiret: Zazalar.”
Tarih Dunyasi 10: 410-413, 439; 11: 465-468, 482; 12: 510-515; 13: 565-570.
[Reprinted as: 1999. Zazalar ve Kizilbaslar: Cografya - Tarih - Hukuk - Folklor -
Teogoni. Ankara: Kalan, 1999.]

Sevgen, Nazmi. 1951a. “Efsaneden hakikate.” Tarih Dunyasi 21:882-886.

Sevgen, Nazmi. 1951b. “Tahtacilar.” Beseri Cografya Dtlinyasi | (4), 303-309.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 30/ 40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Smith, Grace Martin. 1982. “Some turbes/magams of Sari Saltuq, an early Anatolian
Turkish gazi-saint.” Turcica XIV:216-225.

Sohrweide, Hanna. 1965. “Der Sieg der Safaviden in Persien und seine Ruckwirkungen
auf die Schiiten Anatoliens im 16. Jahrhundert.” Der Islam 41:95-223.

SUmer, Faruk. 1957. “Azerbaycan’in tirklesmesi tarihine umumi bir bakis.” Belleten
XXI (96):429-447.

Sumer, Faruk. 1976. Safevi Devletinin Kurulusu ve Gelismesinde Anadolu Turklerinin
Roll. Ankara: Selcuklu Tarih ve Medeniyet Enstitlsu.

Sunar, Cavit. 1975. Meldmilik ve Bektasilik. Ankara: Ankara Universitesi ilahiyat
Fakultesi Yayinlari.

Tankut, Hasan Resit. 1934. Nusayriler ve Nusayrilik. Ankara.

Tankut, Hasan Resit. 1935. “Zazalar hakkinda sosyolojik tetkikler.” [Reprinted in:
Mehmet Bayrak (ed.), Acik-gizli resmi-gayriresmi kirdoloji belgeleri (Ankara: 0z-Ge,
1994), 409-490.]

Tankut, Hasan Resit. 1938a. “Aleviligin mensei.” icel dergisi.

Tankut, Hasan Resit. 1938b. “Etno-Politik.” [Reprinted in: Mehmet Bayrak (ed.), Acik-
gizli resmi-gayriresmi kirdoloji belgeleri (Ankara: Oz-Ge, 1994), 211-217.]

Tankut, Hasan Resit. 1961. “Dogu ve Glineydogu bdlgesi lzerine etno-politik bir
inceleme.” [Reprinted in: Mehmet Bayrak (ed.), Acik-gizli resmi-gayriresmi kurdoloji
belgeleri (Ankara: Oz-Ge, 1994), 218-232.]

Tarim, Cevat Hakki. 1948. Tarihte Kirsehri - Gulsehri ve Babailer - Ahiler - Bektasiler.
Istanbul: Yenicag Matbaasi.

Taylor, J. G. 1868. “Journal of a tour in Armenia, Kurdistan, and Upper Mesopotamia,
with notes on researches in the Deyrsim Dagh, in 1866.” Journal of the Royal
Geographical Society 38:281-361.

Timuroglu, Vecihi. 1979. Seyh Bedrettin, Varidat. Ankara: Turkiye Yazilari.

Trowbridge, Stephen van Rensselaer. 1909. “The Alevis, or Deifiers of Ali.” Harvard
Theological Review 2(3):340-353. [reprinted, with minor additions, as “The ‘Alevis.”
The Moslem World 11 (1921):253-266.]

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 31 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Tschudi, R. 1909. “Anhang: Bericht Uber die in der Umgebung von Konstantinopel
vorhandenen Bektashi-Kldster.” Abhandlungen der Kéniglich Bayerischen Akademie
der Wissenschaften, 1. Kl., XXIV Bd., Ill Abt. [MUnchen: J. Roth], 51-52.

Tschudi, Rudolph. 1914. Das Viladjet-ndme des Hadschim Sultan. Eine tlirkische
Heiligenlegende [Turkische Bibliothek, Bd. 17]. Berlin: Mayer & Muller.

Tugrul, Nazmi. 1979. Alevi inanclari ve Husniye’nin éykdsu. Istanbul.
Ulusoy, A. Celalettin. 1986. Hiinkar Haci Bektas Veli ve Alevi-Bektasi yolu. Hacibektas.

van Bruinessen, Martin. 1982. “Islam en politiek.” In Martin van Bruinessen et al.,
Turkije in Crisis: Een Sociale, Politieke en Economische Analyse, 165-194,
Bussum/Antwerpen: Het Wereldvenster.

von Le Coq, A. 1912. “Die Abdal.” Baessler-Archiv 2:221-234.

Vryonis, Speros. 1971. The Decline of Medieval Hellenism in Asia Minor and the
Process of Islamization from the Eleventh through the Fifteenth Century. Berkeley:
University of California Press.

White, George E. 1907. “Survivals of primitive religion: Among the peoples of Asia
Minor.” Faith and Thought. Journal of the Transactions of the Victoria Institute
39:146-166.

White, George E. 1908. “The Shia Turks.” Faith and Thought. Journal of the
Transactions of the Victoria Institute 43:225-239.

White, George E. 1913. “The Alevi Turks of Asia Minor.” Contemporary Review
104:690-698.

White, George. 1918. “Some non-conforming Turks.” The Moslem World 8:242-248.

Wilpert, Czarina. 1988. “Religion and ethnicity: Orientations, perceptions and
strategies among Turkish Alevi and Sunni migrants in Berlin.” In The New Islamic
Presence in Western Europe, edited by Thomas Gerholm and Yngve Georg Lithman.
London: Maunsell Publishing.

Winchester, O. W. 1861. “Call to labor among Kuzzelbash Koords.” American
Missionary Herald vol 7, no. 71.

Yalman, Nur. 1969. “Islamic reform and the mystic tradition in Eastern Turkey.”
Archives européennes de sociologie 10:41-60.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 32 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Yaman, Mehmet. 1974. Karaca Ahmet Sultan. Istanbul.
Yaman, Mehmet. 1989. Hidir Abdal Sultan ve Ocak kéydu. Istanbul.
Yetisen, Riza. 1950. “Nalddken Tahtacilari.” Turk Folklor Arastirmalari sayi 17-23.

Yetisen, Riza. 1953. “Nalddken’de alevi adetleri ve Izmir havalisi alevi koyleri.” Ttrk
Folklor Arastirmalari VI (aralik), VIl (subat).

Yetisen, Riza. 1986. Tahtac! asiretleri: 4det, gelenek ve gérenekleri. izmir.
Yilmaz, A. and K. Kayqgisiz. 1948. Tahtacilar’da Gelenekler. Ankara: Ulus Basimevi.

Yilmaz, Abdurrahman. 1948. Tahtacilarda gelenekler. Ankara: [CHP Halkevleri
Yayinlari].

Yortukan, Yusuf Ziya. 1938(?). “Alevilik.” [Reprinted as “Bir ilahiyatgi profesorin
anlatimiyla gecmisten gunumuze “Alevilik”.” In Acik-Gizli / Resmi-Gayriresmi Kurdoloji
Belgeleri, ed. Mehmet Bayrak, 300-310. Ankara: Oz-Ge, 1994.]

Yusuf Ziya [Yorikan]. 1930. “Tahtacilar: Tahtacilarda dini ve sirri hayat.” Dardlfliinun
ilahiyat Fakiiltesi Mecmuasi 4(15).

1990’larda Alevi Uyanisinda One Cikanlar

Birdogan, Nejat. 1990. Anadolu’nun gizli kiltdrda Alevilik. Hamburg: Hamburg Alevi
Kualtar Merkezi Yayinlari.

Birdogan, Nejat. 1992. Anadolu ve Balkanlarda Alevi yerlesmesi : ocaklar - dedeler -
soyagaclari. Istanbul: Alev Yayinevi.

Birdogan, Nejat. 1995. Anadolu Aleviligi’'nde Yol Ayirimi. icerik - Kéken. Istanbul:
Mozaik Yayinlari.

Bozkurt, Fuat. 1990. Aleviligin Toplumsal Boyutlari. Istanbul: Yon.

Bruinessen, Martin van. 1996. “Kurds, Turks, and the Alevi revival in Turkey.” Middle
East Report #200:7-10.

Bruinessen, Martin van. 2000. Kdrtlik, Turklik, Alevilik: Etnik ve dinsel kimlik
miicadeleleri. Istanbul: iletisim.

Camuroglu, Reha. 1992. Gunumdz Aleviliginin Sorunlari. Istanbul: Ant Yayinlari.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 33 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Camuroglu, Reha. 1993. Déndyordu: Bektasilikte Zaman Kavrayisi. Istanbul: Metis
Yayinlari.

Dressler, Markus. 1999. Die Civil Religion der Turkei: Kemalistische und Alevitische
Atatlrk-Rezeption im Vergleich. WUrzburg: Ergon.

Karamustafa, Ahmet T. 1993. “Kalenders, Abdals, Hayderis: the formation of the
Bektasiye in the sixteenth century.” In Stileyman the Second and his time, ed. Halil
Inalcik and Cemal Kafadar, 121-129. Istanbul: The Isis Press.

Karamustafa, Ahmet T. 1994. God’s Unruly Friends. Dervish Groups in the Islamic Later
Middle Period, 1200-1550. Salt Lake City: University of Utah Press.

Kieser, Hans-Lukas. 2000. Der verpasste Friede: Mission, Ethnie und Staat in den
Ostprovinzen der Turkei 1839-1938. Zurich: Chronos Verlag.

Ocak, Ahmet Yasar. 1998. Osmanli Toplumunda Zindiklar ve Mdlhidler (15.-17.
yuzyillar). \stanbul: Tarih Vakfi Yurt Yayinlari.

Ocak, Ahmet Yasar. 1999. Tlrkiye’de Tarihin Saptiriimasi Strecinde Tlrk Sufiligine
Bakislar: Ahmed-i Yesevi, Mevlana Celaleddin-i Rumi, Yunus Emre, Haci Bektas-i Veli,
Ahilik, Alevilik-Bektasilik. Istanbul: iletisim.

Oz, Baki. 1990. Kurtulus Savasi’nda Alevi-Bektasiler. Istanbul: Can Yayinlari.

Schuler, Harald. 1998. Die turkischen Parteien und ihre Mitglieder. Hamburg:
Deutsches Orient-Institut. [Turkish trl.: Turkiye’de Sosyal Demokrasi: Particilik,
Hemsehricilik, Alevilik. Istanbul: iletisim, 1999.]

Sener, Cemal, and Miyase ilknur. 1995. Seriat ve Alevilik: Kirklar meclisi’nden
gunumdze Alevi érglutlenmesi. Istanbul: Ant.

Sener, Cemal. 1990. Alevilik olayi: Toplumsal bir baskaldirinin kisa tarihcesi. Istanbul:
Ant.

Sener, Cemal. 1991. Alevi térenleri: Abdal Musa - Veli Baba Sultan - Hamza Baba -
Haci Bektasi Veli. Istanbul: Ant.

Tuarkdogan, Orhan. 1995. Alevi Bektasi kimligi. Sosyo-antropolojik arastirma. Istanbul:
Timas Yayinlari.

Vorhoff, Karin. 1995. Zwischen Glaube, Nation und neuer Gemeinschaft: Alevitische
Identitat in der Turkei der Gegenwart. Berlin: Klaus Schwarz Verlag.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 34 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Vorhoff, Karin. 1998. “Academic and journalistic publications on the Alevi and Bektashi
of Turkey.” In Alevi identity: cultural, religious and social perspectives, ed. Tord
Olsson, Elisabeth Ozdalga and Catharina Raudvere, 23-50. Istanbul: Swedish Research
Institute in Istanbul.

Zelyut, Riza. 1990. Oz kaynaklarina gére Alevilik. Istanbul: Anadolu Kiltlr( Yayinlari.

Zelyut, Riza. 1993. Aleviler ne yapmali? (Sehirdeki Alevilerin sorunlari-¢céztiimleri).
Istanbul: YoOn.

1991-2025 Derleme Yayinlar

Bahadir, ibrahim, ed. 2003. Bilgi toplumunda Alevilik. Bielefeld: Bielefeld Alevi Kultur
Merkezi Yayinlari.

Cakmak, Yalcin, and imran Giirtas, eds. 2015. Kizilbaslik, Alevilik, Bektasilik: Tarih -
Kimlik - inanc¢ - Rittel. 1stanbul: iletisim.

Cetin, Umit, Celia Jenkins, and Suavi Aydin, eds. 2020. Alevi Kurds: History, Politics and
Identity [Kurdish Studies Archive 8(1).] Leiden: Brill.
https://doi.org/10.1163/9789004700369.

Clayer, Nathalie, Alexandre Papas, and Benoit Fliche, eds. 2013. L’autorité religieuse
et ses limites en terres d’islam: Approches historiques et anthropologiques. Leiden:
Brill.

Clayer, Nathalie, Alexandre Popovic, and Thierry Zarcone, eds. 1998. Melamis-
Bayrdmis. Etudes sur trois mouvements mystiques musulmans. Istanbul: Isis.

Dumont, Paul, and Gilles Veinstein, eds. 1991. Mélanges offerts a Irene Mélikoff par
ses colléegues, disciples et amis [Turcica XXI-XXIII]. Leuven: Peeters.

Engin, Ismail, and Franz Erhard, eds. 2000. Aleviler / Alewiten. Bd. 1: Kimlik ve tarih /
Identitat und Geschichte. Hamburg: Deutsches Orient-Institut.

Engin, Ismail, and Franz Erhard, eds. 2001a. Aleviler / Alewiten. Bd. 2: Inanc¢ ve
gelenekler / Glaube und Traditionen. Hamburg: Deutsches Orient-Institut.

Engin, Ismail, and Franz Erhard, eds. 2001b. Aleviler / Alewiten. Bd. 3: Siyaset ve
orgutler / Politik und Organisationen. Hamburg: Deutsches Orient-Institut.

Gezik, Erdal, and Ahmet Kerim Gultekin, eds. 2019. Kurdish Alevis and the Case of
Dersim: Historical and Contemporary Insights. Lanham, MD: Lexington Books.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 35 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Greve, Martin, Ulas Ozdemir, and Raoul Motika, eds. 2020. Aesthetic and Performative
Dimensions of Alevi Cultural Heritage. Wurzburg: Ergon.

Gudehus, Christian, and Alexander Husenbeth, eds. 2024. Dersim - Identitat und
Vernichtung. Giessen: Psychosozial Verlag.

Halk Kulttrlerini Arastirma ve Gelistirme Genel Madurltigu, ed. 1995. I. Akdeniz Yéresi
Turk Topluluklar Sosyo-Kdltirel Yapisi (Tahtacilar). Sempozyum Bildirileri. Ankara: T.C.
Kultar Bakanhgi.

Jenkins, Celia, Suavi Aydin, and Umit Cetin, eds. 2018. Alevism as an Ethno-Religious
Identity: Contested Boundaries. Oxon: Routledge.

Kehl-Bodrogi, Krisztina, Barbara Kellner-Heinkele, and Anke Otter-Beaujean, eds. 1997.
Syncretistic religious communities in the Near East. Leiden: Brill.

Langer, Robert , Hiseyin Aguicenoglu, Janina Karolewski, and Raoul Motika, eds. 2013.
Ocak und Dedelik: Institutionen religiésen Spezialistentums bei den Aleviten. Frankfurt
am Main: Peter Lang Verlag.

Langer, Robert, Raoul Motika, and Michael Ursinus, eds. 2005. Migration und
Ritualtransfer: religiése Praxis der Aleviten, Jesiden und Nusairier zwischen Vorderem
Orient und Westeuropa. Frankfurt am Main: Peter Lang.

Olsson, Tord, Elisabeth Ozdalga, and Catharina Raudvere, eds. 1998. Alevi identity:
cultural, religious and social perspectives. Istanbul: Swedish Research Institute in
Istanbul.

Popovic, Alexandre, and Gilles Veinstein, eds. 1995. Bektachiyya: études sur I'ordre
mystique des Bektachis et les groupes relevant de Hadji Bektach. Istanbul: Editions
Isis.

Shankland, David, et al. 2010. Heterodox Movements in the Contemporary Islamic
World: Alevis, Yezidis and Ahmadis. Special issue of the British Journal of Middle
Eastern Studies, vol. 37, no. 3. URL: https://www.tandfonline.com/toc/cbjm20/37/3.

Sokefeld, Martin, ed. 2008. Aleviten in Deutschland: Identitatsprozesse einer
Religionsgemeinschaft in der Diaspora. Bielefeld: transcript.

Veinstein, Gilles, ed. 2005. Syncrétismes et hérésies dans I’'Orient seldjoukide et
ottoman (XIVe-XVllle siécle). Louvain: Peeters.
Weineck, Benjamin, and Johannes Zimmermann, eds. 2019. Alevism Between

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 36 /40


https://www.tandfonline.com/toc/cbjm20/37/3

ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Standardisation and Plurality: Negotiating Texts, Sources, and Cultural Heritage.
Berlin: Peter Lang.

White, Paul J., and Joost Jongerden, eds. 2003. Turkey’s Alevi enigma: A
comprehensive overview. Leiden: Brill.

Yalcinkaya, Ayhan, and Halil Karacali. 2020. Aleviler ve Sosyalistler - Sosyalistler ve
Aleviler. Bir Karsilasmanin Kenar Notlari. Ankara: Dipnot.

Zimmermann, Johannes, Janina Karolewski, and Robert Langer, eds. 2018.
Transmission Processes of Religious Knowledge and Ritual Practice in Alevism between
Innovation and Reconstruction. Berlin: Peter Lang.

2000’lerden Sonra One clkanlar

Aksoy, Gurdal. 2009. ‘Anadolu Aleviligi’nden Dersim’e. Alevi Tarihine Cografi bir Giris.
Ankara: Dipnot.

Aksoy, Gurdal. 2012. Dersim: Alevilik, Ermenilik, Kurtlik. Ankara: Dipnot.

Ata, Kelime. 2007. Alevilerin Ik Siyasal Girisimi: (Tiirkiye) Birlik Partisi (1966-1980).
Ankara: Kelime Yayinevi.

Ata, Kelime. 2021. Kizildan Yesile: Sol, Aleviler, Alibaba Mahallesi ve Sivas’ta déntisen
siyaset. Istanbul: Tekin.

Cakmak, Yalcin. 2019. Sultanin Kizilbaslari: Il. Abdulhamid Dénemi Alevi Algisi ve
Siyaseti. Istanbul: iletisim.

Cem, Munzur. 2009. Dérsim Merkezli Kiirt Aleviligi (Etnisite, Dini Inanc¢, Kdlttr ve
Direnis). Istanbul: Vate.

Deniz, Dilsa. 2012. Yol/Ré: Dersim inan¢c Sembolizmi. Antropoljik bir Yaklasim. Istanbul:
lletisim.
Dressler, Markus. 2013. Writing Religion: The Making of Turkish Alevi Islam. Oxford:

Oxford University Press.

Gezik, Erdal, and Hiseyin Cakmak. 2010. Raa Haqi - Riya Haqi: Dersim Aleviligi inan¢
terimleri s6zltgd. Ankara: Kalan.

Gezik, Erdal, and Mesut Ozcan, eds. 2013. Alevi Ocaklari ve Orgltlenmeleri. 1. kitap.
Ankara: Kalan Yayinlari.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 37 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Gezik, Erdal. 2012. Dinsel, etnik ve politik sorunlar baglaminda Alevi Kdrtler. 1stanbul:
lletisim.

Gezik, Erdal. 2016. Gecmis ve Tarih Arasinda Alevi Hafizasini Tanimlamak. Istanbul:
lletisim.

Gezik, Erdal. 2025. “The Sacred Networks of Dersim Sayyids: An Oral History Approach
to Alevi Bonds and Tribal Affiliations.” PhD thesis, Universiteit van Amsterdam.

Godlbasi, Haydar. 2007. Alevi-Bektasi Orgtitlenmeleri (Sosyolojik Bir inceleme). Istanbul:
Alev Yayinlari.

Gller, Sabir. 2008. Aleviligin Siyasal Orgiitlenmesi: Modernlesme, Céztilme ve Tlirkiye
Birlik Partisi. Ankara: Dipnot.

Gultekin, Ahmet Kerim. 2004. Tunceli’de Kutsal Mekan Kdltd. Ankara: Kalan Yayinlari.

Gultekin, Ahmet Kerim. 2020. Kutsal mekanin yeniden Uretimi. istanbul: Bilim ve
Gelecek Yayinlari.

Gultekin, Ahmet Kerim. 2022. “Kemeré Duzgi: The Protector of Dersim (pilgrimage,
social transformation, and revitalization of the Raa Haqi religion).” British Journal of
Middle Eastern Studies 51(3):570-588. doi: 10.1080/13530194.2022.2126350.

Kara, Cem. 2019. Grenzen Uberschreitende Derwische: Kulturbeziehungen des
Bektaschi-Ordens, 1826-1925. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht Verlag.

Karakaya Stump, Ayfer. 2020. The Kizilbash-Alevis in Ottoman Anatolia: Sufism,
Politics and Community, Edinburgh Studies on the Ottoman Empire. Edinburgh:
Edinburgh University Press.

Karakaya-Stump, Ayfer. 2010. “Documents and Buyruk Manuscripts in the private
archives of Alevi dede families: an overview.” British Journal of Middle Eastern Studies
37(3):273-286.

Karolewski, Janina. 2021. “Notizhefte alevitischer Dedes und die Vermittlung der
rituellen Praxis: Wissenstradierung in einer anatolischen Dorfgemeinschaft, Provinz
Malatya, 20.Jh.” PhD thesis, Islamwissenschaftan der Philosophischen Fakultat,
Ruprecht-Karls-Universitat, Heidelberg.

Kokel, Coskun. 2013. Glvencg Abdal Ocaklilari. 9 cilt. Istanbul: GUveng¢ Abdal Arastirma

Egitim KUltlr ve Tanitma Dernegdi Yayinlari.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 38 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Maden, Fahri. 2013. Bektasi Tekkelerinin Kapatiimasi (1826) ve Bektasiligin Yasakli
Yillari. Ankara: Tark Tarih Kurumu.

Massicard, Elise. 2005. L’autre Turquie: le mouvement aléviste et ses territoires. Paris:
Presses Universitaires de France. [Abridged English trl.: The Alevis in Turkey and
Europe: Identity and Managing Territorial Diversity. Oxon: Routledge, 2012.]

Noyan Dedebaba, Bedri. 1998-2011. Bditiin Yonleriyle Bektasilik ve Alevilik. 9 vols.
Istanbul: Ardic Yayinlari.

Ocak, Ahmet Yasar. 2002. Sari Saltik: Poptiler isld&m’in Balkanlar’daki Destani Onciisd.
Ankara: Turk Tarih Kurumu.

Oktay, Zeynep. 2017. “The Perfect Man in Bektashism and Alevism: Kaygusuz Abdal’s
Kitab-1 Maglata.” PhD thesis, Université de Paris.

Oktay, Zeynep. 2020. “Historicizing Alevism: The Evolution of Abdal and Bektashi
Doctrine.” Journal of Shi’a Islamic Studies 13(3-4):425-456.

Shankland, David. 2003. The Alevis in Turkey: The Emergence of a Secular Islamic
Tradition. London: RoutledgeCurzon.

Sokefeld, Martin. 2008. Struggling for Recognition: The Alevi Movement in Germany
and in Transnational Space. Oxford and New York: Berghahn Books.

Tasgin, Ahmet. 2006. Gineydogu Anadolu’da Tirkmen Aleviler (Diyarbakir ve Cevresi).
Istanbul: Atac Yayinlari.

Tasgin, Hakki, and Ahmet Tasgin, eds. 2024. Rumeli’nin Gézclsu Seyyid Ali Sultan.
Komotini / Greece: Secek Azinlik Egitim ve Kultlr Dernegi.

Tuarkyillmaz, Zeynep. 2009. “Anxieties of Conversion: Missionaries, State and
Heterodox Communities in the Late Ottoman Empire.” PhD thesis, Department of
History, UCLA, Los Angeles.

Weineck, Benjamin. 2020. Zwischen Verfolgung und Eingliederung: Kizilbas-Aleviten
im osmanischen Staat (16.-18. Jahrhundert). Baden-Baden: Ergon Verlag.

Yaman, Ali. 2004. Alevilik'te Dedelik ve Ocaklar. Istanbul: Karacaahmet Sultan Dernegi
Yayinlari.

Yaman, Ali. 2006. Allahcilar: Orta Asya’da Yesevilik, Kizilbas Turkler, Laciler. Istanbul:
Noktakitap.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 39 /40



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Yikmis, Meral Salman, and Funda Aditatar. 2023. Narlidere Tahtacilari - XIX. ytzyildan
gunumduze toplumsal dénistim. Istanbul: Libra Kitap.

Yikmis, Meral Salman. 2014. Haci Bektas Veli’nin Evlatlari: “Yol”un Mdursitleri: Ulusoy
Ailesi. Istanbul: iletisim.

Yildirnrm, Riza. 2007. Seyyid Ali Sultan (Kizildeli) ve Velayetnamesi. Ankara: Turk Tarih
Kurumu.

Yildirim, Riza. 2018. Geleneksel Alevilik: inanc, ibadet, Kurumlar, Toplumsal Yapi,
Kolektif Bellek. Istanbul: iletisim.

Yildirnrm, Riza. 2020. Menakib-1 Evliya (Buyruk): Tarihsel Arka Plan, Metin Analizi,
Edisyon - Kritik Metin. I1stanbul: Yapi Kredi Yayinlari.

Zirh, Besim Can. 2011. “Becoming visible through migration: Understanding the
relationships between the Alevi revival, migration and funerary practices through
Europe and Turkey.” Ph.D. thesis, University College, London.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 40/ 40



