
Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 1 / 7

Yazar: Dr. Ali Eren Demir

Kerbela Anlatısı ve Kolektif Yas: Alevî
Kimliğinde Travmatik Hafıza ve
Ritüelleştirilmiş Duygular

Özet

Kerbela anlatısı Alevi inancının ve kimliğinin merkezinde yer alan travmatik bir hafıza
unsurudur. Hicri 61 (Miladi 680) yılında Hz. Muhammed’in torunu Hz. Hüseyin’in
Irak’taki Kerbela çölünde Emevi ordusu tarafından katledilmesi Alevi toplumsal
belleğinde derin izler bırakmıştır. Bu olay sadece tarihsel bir hadise olarak anılmaz;
kuşaklar boyunca ritüelleştirilmiş yas pratikleriyle yeniden canlandırılır ve kolektif
kimliğin temel taşı haline gelir (Yıldırım 2020, 156-158). Kerbela anlatısı Alevilerde
mazlumluk bilinci, adalet arayışı ve direnç kültürünün kaynağını oluşturmaktadır.
Duygu sosyolojisi perspektifinden bakıldığında Kerbela anlatısı toplumsal düzeyde
üretilen ve yönetilen bir yas pratiğidir. Hochschild’in duygu emeği kavramı
çerçevesinde değerlendirildiğinde Alevi ritüelleri bireylerin duygularını toplumsal
normlara göre şekillendiren mekanizmalar olarak işlev görür (Hochschild 1983).
Muharrem ayında icra edilen yas ritüelleri bireyleri kolektif bir hüzün deneyimine dahil
ederek toplumsal dayanışmayı pekiştirir. Cem törenlerinde okunan mersiyeler ve
deyişler Kerbela travmasını kuşaktan kuşağa aktarır (Markussen 2012). Halbwachs’ın
kolektif hafıza teorisi Kerbela anlatısının nasıl toplumsal bir bellek haline geldiğini
açıklar (Halbwachs 1992). Bireysel hatırlama her zaman toplumsal çerçeveler içinde
gerçekleşir. Kerbela olayını hiç yaşamamış nesiller bile ritüeller aracılığıyla bu travmayı
sanki kendi deneyimleriymiş gibi içselleştirirler. Alexander’ın kültürel travma
kavramsallaştırması bu süreci daha da netleştirir: travma doğrudan yaşanan bir olay
değil toplumsal inşa sürecidir (Alexander 2004). Kerbela anlatısı Alevi dedeleri,
ozanları ve cemaati tarafından sürekli yeniden üretilerek canlı tutulur. Bu anlatı sadece
geçmişi hatırlatmaz; güncel adaletsizliklere karşı mücadele için meşruiyet zemini
sağlar.

Kerbela ve Alevî Belleğindeki Yeri

Kerbela, İslam tarihinin en travmatik hadiselerinden biridir. Hz. Muhammed’in vefatının
ardından hilafet meselesi İslam toplumunda derin ayrılıklara yol açmıştır. Hz. Ali’nin ve
soyunun hilafet hakkına sahip olduğuna inanan gruplar Emevi iktidarına karşı direniş



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 2 / 7

göstermişlerdir. Hz. Hüseyin bu direnişin sembolik liderlerinden biri haline gelmiştir
(Halm 2004). Hicri 61 yılında Hz. Hüseyin ailesi ve az sayıda taraftarıyla birlikte
Kufe’ye doğru yola çıkmıştır. Ancak Kerbela çölünde Emevi ordusunca kuşatılmış ve su
kaynaklarından mahrum bırakılmıştır. On gün süren kuşatmanın ardından Hz. Hüseyin
ve taraftarları katledilmiş, ailesi esir alınmıştır. Bu olay İslam dünyasında özellikle Şii
ve Alevi topluluklar için derin bir travma kaynağı olmuştur (Ayoub 1978).

Aleviler için Kerbela sadece Hz. Hüseyin’in şehit edilmesi değildir; adaletin ve hakkın
zulme karşı yenilgisidir. Ancak bu yenilgi aynı zamanda manevi bir zafer olarak da
yorumlanır. Hz. Hüseyin zalim iktidara boyun eğmemiş ve ölümü tercih etmiştir. Bu
tavır Alevi inancında “erlik” ve “yiğitlik” idealiyle örtüşür (Dressler 2013, 89-91).
Kerbela anlatısı mazlumun haklılığını ve zalimlerin sonunda mahkum olacağını
vurgular.

Alevi ritüellerinde Kerbela anlatısı merkezi bir yer tutar. Muharrem ayı Hz. Hüseyin’in
şehit edildiği ay olduğu için özel bir önem taşır. Bu ayda Aleviler oruç tutar, cem
törenlerinde Kerbela mersiyelerini okur ve kolektif yas tutarlar. Kerbela hikayesi
sadece tarihsel bir bilgi olarak aktarılmaz; duygusal yoğunluğuyla dinleyenleri
derinden etkiler. Deyişlerde Hz. Hüseyin’in susuzluktan çektiği acılar, ailesinin esaret
altına alınması ve zulmün galibiyeti anlatılır (Shankland 2003, 78-79).

Travmatik Hafıza: Geçmiş Şimdide Yaşıyor

Travma çalışmaları literatüründe travmatik olayların bireysel ve kolektif düzeyde nasıl
deneyimlendiği uzun süredir tartışılmaktadır. Caruth’a göre travma geçmişte kalmış bir
olay değildir; sürekli olarak şimdide yeniden yaşanan bir deneyimdir (Caruth 1996,
4-5). Travmatik anı hatırlamak değil tekrar tekrar deneyimlemektir. Bu perspektif
Kerbela anlatısının Alevi hafızasındaki yerini anlamak için kritik önem taşır.

Alexander kültürel travma kavramını geliştirerek travmanın toplumsal inşa sürecini
açıklamıştır (Alexander 2004, 1-30). Ona göre bir olay doğrudan travma yaratmaz;
toplumsal gruplar bu olayı travmatik olarak kodlar ve anlamlandırır. Kerbela olayı
başlangıçta İslam tarihinde birçok çatışmadan biri olarak görülebilirdi. Ancak Şii ve
Alevi geleneklerde bu olay sembolik bir anlam kazanmış ve kolektif kimliğin temel taşı
haline gelmiştir.

Halbwachs’ın kolektif hafıza teorisi bu sürecin nasıl işlediğini gösterir (Halbwachs
1992). Bireyler geçmişi hatırlarken toplumsal çerçevelerden yararlanırlar. Alevi
cemaati Kerbela’yı hatırlarken dedelerin anlattığı hikayeler, okunan deyişler ve icra
edilen ritüeller aracılığıyla ortak bir bellek inşa eder. Bu bellek sadece bilişsel bir süreç
değildir; duygusal bir deneyimdir. Kerbela anlatıldığında dinleyenler hüzün, öfke ve



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 3 / 7

dayanışma duygularını birlikte yaşarlar.

Connerton’un beden hafızası kavramı Kerbela anlatısının nasıl kuşaktan kuşağa
aktarıldığını açıklar (Connerton 1989). Yazılı metinler ve sözlü anlatılar önemlidir ancak
bedensel pratikler belleğin en güçlü taşıyıcılarıdır. Muharrem ayında tutulan oruç, cem
törenlerinde yapılan secde ve semah toplumsal belleği bedensel olarak pekiştirir.
Bedenler Kerbela travmasını yeniden üretir ve yeni nesillere aktarır.

Eyerman ise költer travmasını kültürel travma olarak kavramsallaştırırken travmanın
taşıyıcıları olarak entelektüel ve dini liderlerin rolünü vurgular (Eyerman 2001). Alevi
dedeleri ve ozanları Kerbela anlatısının taşıyıcılarıdır. Onlar bu hikayeyi sadece tekrar
etmezler; yorumlar ve günceller. Kerbela’da yaşanan adaletsizlik günümüzdeki
adaletsizliklerle ilişkilendirilir. Böylece geçmiş ve şimdi arasında köprü kurulur.

Ritüelleştirilmiş Yas: Muharrem ve Cem

Durkheim ritüellerin toplumsal dayanışmayı pekiştirdiğini ve kolektif bilinci
güçlendirdiğini belirtir (Durkheim 1965). Alevi ritüellerinde Kerbela anlatısı merkezi bir
yer tutar ve bu anlatı toplumsal düzeyde yas tutma pratiğine dönüşür. Muharrem ayı
Kerbela’nın anıldığı ve kolektif yas tutulduğu zamandır.

Muharrem ayında Aleviler on iki gün oruç tutarlar. Bu oruç sadece fiziksel bir perhiz
değildir; manevi bir arınma ve Hz. Hüseyin’e saygı gösterme biçimidir. Oruç
döneminde et yenmez, düğün yapılmaz ve eğlence meclisleri düzenlenmez (Yıldırım
2020, 158). Toplum kolektif bir hüzün haline girer. Bu hüzün bireysel değildir; sosyal
normlarla düzenlenmiş ve ritüelleştirilmiş bir duygudur.

Cem törenlerinde Kerbela mersiyelerinin okunması ritüelleştirilmiş yasın en yoğun
anıdır. Mersiyeler Hz. Hüseyin’in çektiği acıları, ailesinin dramını ve zulmün vahşetini
anlatır. Bu anlatılar duygusal olarak çok yoğundur ve dinleyenlerde derin bir etki
yaratır. Ağıtlar ve deyişler aracılığıyla Kerbela travması yeniden canlandırılır
(Markussen 2012, 89-91).

Turner’ın liminality kavramı cem törenlerinin özel karakterini anlamak için yararlıdır
(Turner 1969). Cem sırasında gündelik toplumsal hiyerarşi askıya alınır ve cemaat eşit
bireyler olarak bir araya gelir. Bu eşik durumunda duygusal yoğunluk zirveye ulaşır.
Kerbela anlatısı bu liminal alanda paylaşıldığında bireyler arasında güçlü bir bağ
oluşur. Kolektif yas bireysel hüznü sosyal bir deneyime dönüştürür.

Yas ritüellerinin terapötik bir işlevi de vardır. Freud’un yas teorisi bireysel düzeyde
kayıp nesneyle ilişkinin yeniden düzenlenmesini içerir (Freud 1917). Ancak kolektif
düzeyde yas ritüelleri topluluğun travmatik geçmişiyle hesaplaşmasını sağlar. Kerbela



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 4 / 7

anlatısı her yıl yeniden anlatıldığında cemaat travmayı yeniden işler ve anlam verir. Bu
süreç sonsuz bir yas değildir; travmayı kimliğin bir parçası haline getirerek yaşanabilir
kılan bir mekanizmadır.

Kolektif Yas ve Kimlik İnşası

Kerbela anlatısı Alevi kimliğinin inşasında merkezi bir rol oynar. Kolektif yas sadece
geçmişi hatırlamak değildir; “biz” duygusunu üretmek ve sınırları çizmektir.
Anderson’ın “hayali cemaatler” kavramsallaştırması bu süreci açıklar (Anderson 1983).
Uluslar ve toplumsal gruplar kendilerini ortak anlatılar ve semboller aracılığıyla hayal
ederler. Kerbela Alevilerin ortak travmasıdır ve bu travma topluluğu bir arada tutar.

Assmann’ın kültürel bellek teorisi Kerbela anlatısının kurucu mit işlevi gördüğünü
gösterir (Assmann 1995). Kültürel bellek toplumsal grubun kimliğini tanımlayan ve
meşrulaştıran anlatılardan oluşur. Kerbela Aleviler için böyle bir kurucu anlatıdır. Bu
anlatı “biz kimiz” ve “neye inanıyoruz” sorularına cevap verir. Hz. Hüseyin’in adaletten
yana tavrı Alevi ahlakının temelini oluşturur.

Kerbela anlatısı aynı zamanda bir ayrışma mekanizmasıdır. “Biz” ve “onlar” ayrımı bu
anlatıda belirginleşir. Hz. Hüseyin ve ailesi “biz”i temsil ederken Yezid ve ordusu
“onlar”ı temsil eder. Bu ikili karşıtlık sadece geçmişe ait değildir; günümüzde de
devam eder. Mazlumlar ve zalimler, hak sahipleri ve haksızlar arasındaki mücadele
Kerbela’dan günümüze uzanır (Dressler 2013, 92-93).

Kollektif yas kimliği pekiştirirken toplumsal hafızayı da canlı tutar. Nora’nın hafıza
mekânları kavramsallaştırması bu bağlamda önemlidir (Nora 1989). Kerbela fiziksel bir
mekân olmasının ötesinde sembolik bir hafıza mekânıdır. Alevi cemaati Kerbela’yı her
yıl ritüellerle yeniden inşa eder. Cem meydanı Kerbela’nın sembolik bir temsili haline
gelir. Böylece uzak bir geçmiş şimdide yaşatılır.

Kolektif yas siyasallaşma sürecinde de etkili olmuştur. Özellikle 20. yüzyılda Aleviler
benzer adaletsizliklerle karşılaştıklarında Kerbela anlatısını siyasi bir meşruiyet kaynağı
olarak kullanmışlardır. Madımak, Çorum ve Maraş katliamları gibi olaylar Kerbela
travmasıyla ilişkilendirilmiştir (Massicard 2013). “Kerbela’da ne olduysa burada da o
oluyor” söylemi geçmiş ve şimdi arasında köprü kurar. Bu bağlam kolektif yas
duygusunu toplumsal direnişe dönüştürür.

Duygu Sosyolojisi Perspektifi

Hochschild’in duygu sosyolojisi yaklaşımı Kerbela anlatısının duygusal boyutunu
anlamak için önemli bir çerçeve sunar (Hochschild 1983). Ona göre duygular doğal ve
spontan değildir; toplumsal normlar tarafından şekillendirilir ve yönetilir. Alevi



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 5 / 7

ritüellerinde hüzün, öfke ve dayanışma duyguları toplumsal kurallarla düzenlenir.
Cemaat üyeleri nasıl hissetmeleri gerektiğini öğrenirler ve bu duyguları sergilerler.

Duygu emeği kavramı bu sürecin emek yoğun bir süreç olduğunu gösterir. Dedeler
cem törenlerinde Kerbela hikayesini anlatırken duygusal olarak yoğun bir performans
sergilerler. Dinleyenler de bu anlatıya uygun duygusal tepkiler verirler. Ağlamak, iç
çekmek ve sessizce dinlemek ritüelin bir parçasıdır. Bu duygusal performans bireysel
değil toplumsal bir üretimdir.

Scheff’in utanç ve gurur dinamikleri kavramı Kerbela anlatısındaki duygusal katmanları
açıklar (Scheff 1990). Kerbela hikayesi bir utanç hikayesidir: adalet yenilmiş,
mazlumlar katledilmiş ve toplum bu adaletsizliği önleyememiştir. Ancak bu utanç
gurura dönüştürülür. Hz. Hüseyin’in direnişi ve fedakarlığı Aleviler için bir gurur
kaynağıdır. Böylece utanç verici bir yenilgi manevi bir zafere dönüşür.

Collins’in etkileşim ritüelleri teorisi cemlerin duygusal enerji ürettiğini gösterir (Collins
2004). Cemaat bir araya geldiğinde ortak odaklanma ve duygusal senkronizasyon
gerçekleşir. Kerbela anlatısı bu ortak odağı sağlar. Cemaat üyeleri aynı hikayeye aynı
anda odaklanır ve benzer duygular yaşarlar. Bu süreç duygusal enerji üretir ve
toplumsal dayanışmayı güçlendirir.

Ahmed’in duygusal topluluklar kavramı Alevi cemaatinin nasıl duygusal bağlarla bir
arada tutulduğunu açıklar (Ahmed 2004). Topluluklar sadece çıkar veya inanç
temelinde değil, paylaşılan duygular temelinde de oluşur. Kerbela etrafında örülen
kolektif yas Alevi cemaatini duygusal olarak birbirine bağlar. Hüzün ortak bir deneyim
haline gelir ve bu ortaklık cemaat bilincini besler.

Sonuç

Kerbela anlatısı Alevi inancının ve kimliğinin merkezinde yer alan travmatik bir hafıza
unsurudur. Bu anlatı sadece tarihsel bir olayın aktarımı değildir; ritüelleştirilmiş yas
pratikleriyle toplumsal düzeyde yeniden üretilen ve yönetilen bir duygu deneyimidir.
Duygu sosyolojisi perspektifi Kerbela’nın Alevi toplumsal yapısındaki işlevini anlamak
için zengin bir kavramsal çerçeve sunar.

Kerbela travması kuşaklar boyunca ritüeller aracılığıyla aktarılmış ve Alevi kimliğinin
temel taşı haline gelmiştir. Muharrem ayında tutulan oruç, cem törenlerinde okunan
mersiyeler ve icra edilen yas pratikleri geçmişi şimdide yaşatır. Kolektif yas bireysel
hüznü sosyal bir deneyime dönüştürür ve toplumsal dayanışmayı pekiştirir. Bu süreç
aynı zamanda “biz” ve “onlar” ayrımını netleştirir ve grup sınırlarını çizer.

Kerbela anlatısı Aleviler için sadece geçmişe ait bir hikaye değildir. Güncel



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 6 / 7

adaletsizliklere karşı mücadelede meşruiyet zemini sağlar ve mazlumluk bilincinin
kaynağını oluşturur. Modern dönemde yaşanan katliamlar ve ayrımcılık Kerbela
travmasıyla ilişkilendirilerek anlamlandırılmıştır. Böylece travma sadece acı veren bir
geçmiş olmaktan çıkar ve direnişin ve dayanışmanın kaynağı haline gelir.

Kaynakça & İleri Okumalar

Ahmed, Sara. 2020. Duygunun Kültürel Politikası. İstanbul: Sel Yayınları.

Alexander, Jeffrey C. 2004. “Toward a Theory of Cultural Trauma.” İçinde Cultural
Trauma and Collective Identity, derleyen Jeffrey C. Alexander, Ron Eyerman, Bernhard
Giesen, Neil J. Smelser ve Piotr Sztompka, 1-30. Berkeley: University of California
Press.

Anderson, Benedict. 1983. Imagined Communities: Reflections on the Origin and
Spread of Nationalism. London: Verso.

Assmann, Jan. 1995. “Collective Memory and Cultural Identity.” New German Critique
65: 125-133.

Ayoub, Mahmoud. 1978. Redemptive Suffering in Islam: A Study of the Devotional
Aspects of Ashura in Twelver Shiism. The Hague: Mouton Publishers.

Caruth, Cathy. 1996. Unclaimed Experience: Trauma, Narrative, and History.
Baltimore: Johns Hopkins University Press.

Collins, Randall. 2004. Interaction Ritual Chains. Princeton: Princeton University Press.

Connerton, Paul. 1989. How Societies Remember. Cambridge: Cambridge University
Press.

Dressler, Markus. 2013. Writing Religion: The Making of Turkish Alevi Islam. New York:
Oxford University Press.

Durkheim, Émile. 1965. The Elementary Forms of Religious Life. New York: Free Press.
(Orijinal çalışma 1912).

Eyerman, Ron. 2001. Cultural Trauma: Slavery and the Formation of African American
Identity. Cambridge: Cambridge University Press.

Freud, Sigmund. 1917. “Mourning and Melancholia.” İçinde The Standard Edition of the
Complete Psychological Works of Sigmund Freud, derleyen James Strachey, cilt 14,



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 7 / 7

237-258. London: Hogarth Press.

Halbwachs, Maurice. 1992. On Collective Memory. Chicago: University of Chicago
Press.

Halm, Heinz. 2004. Shi’ism. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Hochschild, Arlie Russell. 1983. The Managed Heart: Commercialization of Human
Feeling. Berkeley: University of California Press.

Markussen, Hege. 2012. “Conflicting Memories, Identity and Community in Alevi
Tradition.” İçinde Alevis and Alevism: Transformed Identities, derleyen Martin
Sökefeld, 71-94. İstanbul: Isis Press.

Massicard, Élise. 2013. The Alevis in Turkey and Europe: Identity and Managing
Territorial Diversity. London: Routledge.

Nora, Pierre. 1989. “Between Memory and History: Les Lieux de Mémoire.”
Representations 26: 7-24.

Scheff, Thomas J. 1990. Microsociology: Discourse, Emotion, and Social Structure.
Chicago: University of Chicago Press.

Shankland, David. 2003. The Alevis in Turkey: The Emergence of a Secular Islamic
Tradition. London: RoutledgeCurzon.

Turner, Victor. 1969. The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Chicago: Aldine
Publishing.

Yıldırım, Rıza. 2020. Geleneksel Alevilik: İnanç, İbadet, Kurumlar, Toplumsal Yapı,
Kolektif Bellek. İstanbul: İletişim Yayınları.


