
Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 1 / 6

Yazar: Ahmet Kerim Gültekin

Alevilik Çalışmaları ve "Heterodoksi" –
"Ortodoksi" Tartışmaları
Yayın Tarihi: 2 Temmuz 2025

Özet

Ortodoksi, bir dinin resmi ve hâkim yorumunu ifade ederken, heterodoksi bu normdan
sapan veya marjinalleştirilen inanç biçimlerini tanımlar. Ancak bu ayrım, yalnızca
teolojik değil, iktidar ilişkileri ve akademik bilgi üretimi bağlamında da şekillenir.
Alevilik çalışmalarında heterodoksi kavramı, Aleviliği, İslam’ın farklı bir yorumu olarak
tanımlayan bir çerçeveye sıkıştırmıştır. Bu yaklaşım, Aleviliğin özgün yapısını gölgede
bırakarak onu Sünni normatifliğe bağımlı bir kategoriye indirgemektedir. Bu nedenle,
Alevilik Çalışmaları bağlamında karşılaşılan Ortodoksi – Heterodoksi ayrımının eleştirel
bir gözle değerlendirilmesi, Aleviliğin tarihsel ve teolojik çeşitliliğini anlamak açısından
gereklidir.

Etimoloji ve Bağlam

Heterodoksi ve Ortodoksi kavramları, kendi aralarında ideolojik, politik, kurumsal
eşitsiz ilişkiler içeren ve birbirini bütünleyen anlam kategorileridir. Buna göre
(çoğunlukla devletli, resmi ya da hâkim) belirli bir dinin temsil kurumları, yazılı kutsal
metinleri, buna uyarlı (kabul edilmiş, resmi olarak onaylanmış) söylemleri ve ritüel
kalıpları, dinsel görüş anlamında bir pozisyon olarak Ortodoksiyi yaratır. Bu yorumun
ve sınırların dışında kalan ve fakat bir şekilde yine aynı dinsel eksenle ilişkili olarak
kendisini var eden (yahut öyle olduğu iddia edilen) farklı söylem ve pratikler ise
Heterodoksi durumunu tanımlar.

Heteredoksi, Yunanca heteros (öteki) ve doxa (düşünce) köklerinden gelen
heteredoxos ([ötekine ait olan] farklı düşünce) bileşik kelimesinin bir türevidir. Söz
konusu düşünce yahut yorum farkının hayat bulduğu merkezi bağlam ise geç antik
Yunanda orthodoxia (orthos – doxia, doğru – düşünce) olmuştur. Kavram daha sonra
Latince’ye yine orthodoxia olarak geçmiş ve buradan da Fransızca’ya orthodoxie
olarak aktarılmıştır. Ortodoksi, dini anlamda, kabul edilmiş yahut doğru tarikatlara (ya
da öğretilere) bağlılık anlamında kullanılmaktadır. Örneğin Hristiyanlık bağlamında,
kavram, ilk kiliselerin ortaya koyduğu söylem ve pratiklere bağlı kalarak dini takip
etmek anlamındadır. Bu tanım açısından Heterodoksi, iki farklı anlam içerebilir. İlki,



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 2 / 6

belirli bir din bağlamında beliren farklı yorum ve uygulamalarla ilgilidir. Hâkim, resmi,
kurumsal kabul edilen görüşten farklı, muhalif ama yine aynı dinsel bağlamda
(unorthodoxy İng.) kategorize edilebilir görüştür. İkincisi ise resmi olmayan, kabul
edilmeyen hatta dinden çıkma (heresy İng.) gibi anlamları, tanımı yapan aktörün
tutumuna göre, içerebilen çerçevedir. Herezi ve Heterodoksi arasındaki farkın
muğlaklaşması, kavramların dinsel-politik kapsamı ve işleviyle alakalıdır (Gültekin
2020, 823-26).

Politik boyutuyla ele alınırsa, Ortodoksi, belirli bir din bağlamında resmi (devletli) yahut
kültürel-kurumsal (geleneksel) otoriteler tarafından belirlenmiş doktrin ve eylemlerdir.
Heteredoksi ise yine aynı dine dair olmakla birlikte, söz konusu kabulden farklı
yorumları, söylemleri, uygulamaları kapsar. Kuşkusuz ki burada açık bir içerme ve
dışlama mekanizması işlemektedir. Elbette bu da aktörlerin tarihsel, toplumsal, sınıfsal
bağlamlarıyla şekillenen politik-dinsel tutumlarıyla ilişkilidir. Ortodoksi ve (Ortodoks bir
bakışla tarif edilebilen) Heterodoksi, öncelikle iktidar bağlamında anlam kazanır.
Kurumsallaşmış (daha doğru deyişle devletleşmiş), sistematikleşmiş, yönetici sınıfların
devlet erkinde ideolojik ve kurumsal rol oynayan, yazılı, kitabi dinsellik, Ortodoksidir.
Bu kabulün dışında kaldığı düşünülen inanma biçimleri ise yine aynı erk tarafından,
farklı dereceleriyle Heterodoksi olarak tanımlanır (Gültekin 2020, 823-26).

Elbette ki tanımlama pratiği, durumsal nitelik taşır. Belirli bir dinsel söylem ve pratik,
özgün tarihsel, toplumsal koşullar altında Ortodoks olarak kabul edilebilir. Ancak farklı
tarihsel, toplumsal, politik iklimde aynı dinsellik biçimi Heterodoks bir yorum yahut
sapkınlık olarak da değerlendirilebilir. Bu açıdan her iki kavram da sınırları kesin
çizgilerle belirli dinsel konumları tanımlamaktan uzaktır. Kültürel süreçlerin olağan
akışı içinde, kavramları kullanan aktörlerin politik tercihlerine, dinsel tutum alışlarına
uyarlı olarak pekâlâ değişkenlik gösterebilirler, anlam farklılaşmasına uğrayabilirler.
Nihayetinde ise hegemonya kurma amacına yarayan analitik kategorilerdir.

Alevilik Çalışmaları ve Tartışmalar

Örneğin Türkiye’de Alevilik çalışmalarının patlama yaşadığı 1990’lı yıllardan itibaren
sıklıkla başvurulan formül, İslam’ın Sünni yorumlarının Ortodoksi ve Alevilik gibi
“tartışmalı bulunan” inanma biçimlerinin ise Heterodoksi kategorileriyle sınıflanması ve
analiz edilmesi olmuştur. Sıklıkla kent ve kır, yüksek kültür ve halk kültürü ile bu
ayrımların (Türkiye İslam’ı boyutuyla) dinsel bağlamındaki kavram setleri olarak
yüksek İslam ve halk İslamı, Alevilik çalışmalarında kullanılagelen popüler
kavramsal ikiliklerdir. Ancak bu sınıflamaların içerdiği “aynı dinsel kaynağa aidiyet
ölçütü”, Alevi kimlik hareketinin uluslararası boyutlar kazanacak ölçüde genişlemesine,
farklı (politik) deneyimlerle kurumsallaşmasına ve hatta kimi Avrupalı devletlerce



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 3 / 6

tanınmasına paralel olarak daha fazla tartışmaya açılmıştır. Aleviliğin, kitabi İslam’dan
ayrıksı düşünsel ve pratik özellikler gösterse dahi, İslam içerisinde bir heterodoks form
olarak okuma eğilimi son yıllara değin baskın olagelmiştir. Bu açıdan Aleviliğin, Batı
Asya halklarının antik ve tek tanrıcı dinsel, büyüsel inanmalarının, kozmolojilerinin
senkretik bileşimi olduğu konusunda yaygın bir hemfikirlik olduğu söylenebilir. Bu
yaklaşıma göre, Şamanizm, Manizm, Maniheizm, Zerdüştlük, Hristiyanlık ve
İslam, Alevi kozmolojisinin beslendiği kültürel kaynakları olarak kabul edilir.
Anadolu’da kesişen yollar ve kitlesel halk hareketleri, zamanla Anadolu İslam’ı
içerisinde büyük bir senkretik (bağdaştırmacı) dinsel inanışlar toplamı üretmiştir. Bu
itibarla Aleviliğin İslam’la olan ilişkisi ise ancak bir tarihsel temas konusu olarak ele
alınagelmiştir. Dolayısıyla halk İslam’ı içerisinde o, diğer örnekler gibi heteredoks bir
inanma biçimi olarak kodlanır.

Ne ki Türkiye’deki Alevilerin Kürt, Arap, Türk etnik aidiyetlere sahip olmaları, farklı
diller konuşmaları gibi kültürel farklılıklar, kültürel kimliklerin politikleşmesi sürecinde
yukarıdaki gibi çoğulcu yaklaşımlara karşı özcü (primordiyalist) birtakım itirazlara ve
iddialara da yol vermiştir. Alevilik, gerek Selçuklu-Osmanlı döneminde gerekse
Cumhuriyet Türkiye’sinde farklı ölçeklerde olsa da resmi tanınma dışında bırakılmıştır.
Bu haliyle Alevilik, Heterodoks bir inanma biçiminden ziyade fiiliyatta hereziye (yani
din dışılığa) daha yakın kabul edilegelmiştir. İslami inanma biçiminin temel söylem ve
pratiklerinden bütünüyle ayrılmış sapkın, zındık gibi kategorilerle tanımlanmıştır. Öte
yandan sosyo-politik düzlemde Türkiye’de Aleviler aleyhine ve fakat Avrupa’da lehte
yaşanan gelişmeler gibi, Alevi hareketinin kurumsallaşarak güçlenmesi, kimliğin
İslam’la olan ilişkisine dair daha keskin ayrımlar inşa etme ihtiyacını dayatmıştır.
Aleviliğin politik öneminin artmasına bağlı olarak, İslam’la olan ilişkisini daha net
çizgilerle tanımlamak ihtiyacı, Türkiye’nin kamusal siyasetini, hukukunu ve uluslararası
ilişkilerini de doğrudan etkileyen bir gündeme dönüşmüştür. Örneğin, devletin 1990’lı
yıllarda yaygınlaşan Alevi festivallerine katılımıyla başlayıp, Alevi Açılımı gibi
temas girişimleriyle ilerleyen süreçte, sürdürülegelen yok sayma (resmi olarak
tanımama) politikaları belirli boyutlarıyla dönüşüm geçirmiştir. Ayrıca Cami-Cemevi
projesi gibi hayata geçirilemeyen deneysel politikalar ve İlahiyat fakülteleri eliyle
ilerleyen akademik bilgi üretimi gibi teorik (ideolojik) çabalarla, Alevilik, “yeniden
düzenlenmeye (eğitilmeye) ihtiyaç duyan İslam-içi bir yorum” ön kabulü eliyle
yaygınca işlenmeye başlanmıştır. Öte yandan ise çoğunlukla Alevi kimlik hareketi
aktörlerince temsil edilen ve kitabi İslami doktrinlerin Alevilikte belirleyici olmadığı,
pratikte bütünüyle farklı bir dinsellik biçimi olduğu görüşü, karşıt entelektüel fikirler
olarak yaygınlık kazanmıştır.

Devlet açısından Aleviliğin, Türk ulus kimliğinin özgün bir parçası, İslam öncesi
geçmişinin uzantısı olarak ve (yine devletçe belirlenmiş) “Sünni İslam’la yeniden



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 4 / 6

düzenlenmesi gereken” birtakım gelenekler toplamı olduğu görüşü işlenirken, buna
karşılık olarak, resmi tanınma ve hak arayışı içerisindeki çoğu Alevi kurumu ise Aleviliği
İslam’la irtibatlı ancak özgün, ayrı bir din sistemi olarak tanımlama eğilimi içerisine
girmiştir. Burada, söz konusu tartışmaların, çoğunlukla ulusal ve uluslararası, 21. yüzyıl
anayasal hukuk terimleri kapsamında sürdürüldüğü ve belirli politik stratejiler güttüğü,
Aleviliğe dair teolojik ve tarihsel boyutlara dair tartışmaların ise tali göründüğü
unutulmamalıdır. Fakat böylelikle, Türkiye’de, akademiye ait kabul edilen Ortodoksi ve
Heterodoksi kavramlarının, her iki görüşü (özcü ve çoğulcu) argümante etmede
kullanılan ve böylelikle farklı anlamlar içerebilen kategorik araçlara dönüşümüne de
dikkat edilmelidir. Örneğin, Heterodoksi, Alevi çalışmalarının görünür olmaya başladığı
yıllarda tarihsel sürekliliği ve kültürel alışverişleri açıklarken başvurulan akademik
nitelikli bir kavram iken zamanla ayrışmayı, kopuşu içeren anlamlarla da kullanılmaya
başlanmıştır.

Buraya kadar verilen tartışmalarla ilişkili olarak ele alınabilecek bir başka görüş de
Ortodoksi ve Heterodoksi kalıplarını birbirine bağladığı düşünülen otopraksi (doğru
eylem) kavramıyla ilgilidir. Bazı akademisyenlere göre, Ortodoksi ve Heterodoksi
kavramlaştırması İslam bağlamında geçerli değildir (Gültekin 2020, 823-26). Hristiyan
teolojisi ve tarihi bağlamında erken dönem kiliseleri (ve öğretilerini) tanımlayan
Ortodoksi, İslam söz konusu olduğunda çoğullaşan iktidar merkezlerini (ve ilişkili
olarak dinsel öğretilerini) kapsayıcı mahiyetini yitirmektedir. Örneğin, İslam’ın Sünni
yorumunu bir Ortodoksi alanı olarak görmek, gerek Sünnilik içerisindeki akımlar
gerekse Şiilik gibi daha farklı (söylem ve pratik bağlamında) yorumlar bakımından
tartışmalıdır. Aynı biçimde, “İslam’ın temel şartları” olarak kabul edilen ilkeleri
uygulamayan kimi topluluklar da İslam dairesinde tanımlanabilmektedir. Bu sebeple
bazı yerli ve yabancı akademisyenler otopraksi kavramını ileri sürmektedirler. Buna
göre İslam’ı doktrin boyutuyla değil fakat pratik (eylem) itibariyle bir ortaklık alanı
görmek, İslami Ortodoksiyi belirlemek için geçerli kabul edilebilir. Yani İslam’ın en
temel şartı “Tanırının birliği ve peygambere (bu vesileyle onun temsilcisi ya da
devamcısı aktüel iktidara) itaat/biat” ilkesi sağlandığı sürece, eylemsel (İslam pratiği)
çeşitlilik kabul edilebilirdir. Böylelikle, Alevi toplulukların ve onlara önderlik eden Alevi
Ocakların yahut heteredoks dervişler olarak tanımlanan çeşitli tarikatların, çok
daha esnek bir İslam yorumuyla, Selçuklu ve erken dönem Osmanlı devletlerince
“bilinçli şekilde” kabul edildikleri savı ileri sürülmektedir. Devletler, bu dinsel
politikayla Anadolu ve Balkanların İslamlaşması süreçlerini hızlandırmışlardır.

Ne var ki 19. yüzyılın sonlarından itibaren, nihayetinde Cumhuriyete evrilecek olan
Türk modernleşme süreci bağlamında Alevi olarak üst bir kimlikle tanımlanmaya
başlanan bu toplulukların ataları, özellikle 13. ve 17. yüzyıllar arasında sınıfsal ve
dinsel nedenlerle pek çok kez ilgili devletlere karşı ayaklanmış ve pek çok katliam,



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 5 / 6

sürgün, baskı sürçleri tecrübe etmişlerdir. Yanı sıra, her iki dönemde de devletlerin
ilgili tarikatlar ve Alevi ocaklar üzerinde politik-kurumsal tahakküm politikaları
belirleyici olmuştur. Ortodoksi ve Heterodoksi tanımlarının Türkiye ve İslam
bağlamında kazandığı politik boyutlar, otopraksi terimini kapsayarak aşmakta, iktidar
söylemi ve pratikleriyle daha alakalı görünmektedir.

Ortodoksi, Heterodoksi ve Akademik Alevi-Karşıtı Ayrımcılık

Ortodoksi ve heterodoksi kavramları, akademik literatürde sıklıkla dini gelenekleri
sınıflandırmak ve belirli inanç biçimlerini açıklamak için kullanılır. Ancak bu kavramlar,
özellikle ulus-devletlerin dini grupları düzenleme ve kontrol etme stratejileri
bağlamında ideolojik ve politik işlevler kazanabilir. Türkiye’de Alevilik çalışmalarında
heterodoksi kavramı, Aleviliği İslam’ın “merkezinden” sapmış bir alt kategoriye
yerleştiren bir epistemolojik araç olarak sıkça kullanılmıştır. Bu sınıflama, Aleviliğin
bağımsız bir inanç sistemi olabileceği fikrini dışlayarak, onu zorunlu olarak Sünni
İslam’ın bir uzantısı veya sapması olarak çerçevelemektedir.

Markus Dressler’in (Dressler, 2015: 4451) vurguladığı gibi, Aleviliğin heterodoks olarak
tanımlanması yalnızca akademik bir kategorilendirme değildir; bu etiketleme, ulus-
devlet inşa sürecinde Alevilerin asimile edilmesini kolaylaştıran bir söylem aracı haline
gelmiştir. Türkiye’de devlet politikaları açısından, Aleviliğin “heterodoks bir İslam
yorumu” olarak tanımlanması, onun Sünni çoğunluk içinde eritilmesini meşrulaştıran
bir epistemik çerçeve üretir. Dressler, bu süreci “Turkish politics of doxa” (Türk doxa
siyaseti) olarak adlandırır; yani Aleviliğin nasıl tanımlandığı ve konumlandırıldığı,
devletin sekülerlik ve milliyetçilik ekseninde inşa ettiği bilgi rejimleri tarafından
belirlenmektedir. Bu bilgi rejimi, Aleviliği resmi olarak “İslam’ın bir parçası” olarak
kabul etmekle birlikte, onu bir “sapma” olarak etiketleyerek Sünni normatifliğin
sınırlarını çizer. Bu süreçte devlet, Aleviliği folklorik bir öğeye indirgerken, onu siyasi
ve hukuki anlamda İslam içi bir yorum olarak ele almaya devam etmektedir. Böylece,
Alevilik hem asimilasyon için uygun bir kategori haline getirilmiş hem de Sünni İslam’ın
“ötekisi” olarak kodlanarak toplumsal ve hukuki düzeyde dezavantajlı bırakılmıştır.

Bu epistemolojik çerçevenin akademik Alevi-karşıtı ayrımcılık üretme potansiyeli,
heterodoks etiketinin, Aleviliğin özgün bir dinî yapılanma olarak tanınmasını
engelleyen ve onun devlet kontrolüne tabi olması gerektiğini ima eden bir söyleme
dönüşmesinde yatmaktadır. Dressler, devletin Aleviliği bir “mezhep” olarak
tanımlamaya yönelmesinin, Aleviliğin Sünni çoğunlukla asimile edilmesini sağladığını
ve bu yaklaşımın akademik dünyada da içselleştirildiğini belirtir. Batı akademilerinde
de benzer bir problem gözlemlenmektedir. Avrupa’da Aleviliğin tanınması sürecinde,
Ortodoksi-Heterodoksi ikiliği, Aleviliğin ya “İslam içinde hoşgörülü bir yorum” ya da



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 6 / 6

“halk İslam’ının mistik bir formu” olarak sunulmasına neden olmuştur. Bu tür
yaklaşımlar, Aleviliğin kendini tanımlama hakkını elinden alarak, onu akademik
kategoriler içinde sabitleyen ve çoğu zaman Sünni İslam eksenine hapseden bir bilgi
üretimine dönüşmektedir.

Sonuç olarak, Alevilik çalışmalarında Ortodoksi-Heterodoksi dikotomisinin
sorgulanması gerekmektedir. Bu kavramlar, Aleviliği belirli bir epistemolojik çerçeveye
sıkıştırarak onu normatif İslam yorumlarının içinde tanımlamaya zorlamaktadır.
Akademik bilgi üretimi, bu tür kategorik çerçevelerin hangi ideolojik ve politik
bağlamlarda kullanıldığını sorgulamalı ve Aleviliği yalnızca bir heterodoksi olarak
kodlayan yaklaşımlar yerine, onun kendi tarihsel, teolojik ve sosyo-politik bağlamlarını
dikkate alan daha çoğulcu ve eleştirel perspektifler geliştirmelidir.

Kaynakça & İleri Okumalar

Berling, Judith A. 1987. “Orthopraxy.” İçinde Encyclopedia of Religion, cilt 11, editör
Mircea Eliade, 124-129. New York: Macmillan.

Dressler, Markus. 2015. “Turkish Politics of Doxa: Otherizing the Alevis as Heterodox.”
Philosophy and Social Criticism 41 (4-5): 445-451.
https://doi.org/10.1177/0191453714567492.

Gültekin, Ahmet Kerim. 2020. “Ortodoksi ve Heterodoksi.” Antropoloji Sözlüğü,
editörler Kudret Emiroğlu ve Suavi Aydın, 823-826. İstanbul: Islık Yayınları.

Langer, Robert, ve Udo Simon. 2008. “The Dynamics of Orthodoxy and Heterodoxy:
Dealing with Divergence in Muslim Discourses and Islamic Studies.” Die Welt des
Islams 48 (3-4): 273-288.

McDonough, Sheila. 1987. “Orthodoxy and Heterodoxy.” İçinde Encyclopedia of
Religion, cilt 11, editör Mircea Eliade, 124-129. New York: Macmillan.

Su, Selçuk. 2011. Hurafeler ve Mitler. İstanbul: İletişim Yayınları.

https://doi.org/10.1177/0191453714567492

