ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Yazar: Ahmet Kerim Glltekin

Alevilik Cahismalari ve "Heterodoksi" -
"Ortodoksi" Tartismalan

Yayin Tarihi: 2 Temmuz 2025
Ozet

Ortodoksi, bir dinin resmi ve hakim yorumunu ifade ederken, heterodoksi bu normdan
sapan veya marjinallestirilen inanc bicimlerini tanimlar. Ancak bu ayrim, yalnizca
teolojik degil, iktidar iliskileri ve akademik bilgi Gretimi baglaminda da sekillenir.
Alevilik calismalarinda heterodoksi kavrami, Aleviligi, islam’in farkli bir yorumu olarak
tanimlayan bir cerceveye sikistirmistir. Bu yaklasim, Aleviligin 6zgln yapisini golgede
birakarak onu Stinni normatiflige bagimh bir kategoriye indirgemektedir. Bu nedenle,
Alevilik Calismalar baglaminda karsilasilan Ortodoksi - Heterodoksi ayriminin elestirel
bir gozle degerlendirilmesi, Aleviligin tarihsel ve teolojik ¢esitliligini anlamak acgisindan
gereklidir.

Etimoloji ve Baglam

Heterodoksi ve Ortodoksi kavramlari, kendi aralarinda ideolojik, politik, kurumsal
esitsiz iliskiler iceren ve birbirini batinleyen anlam kategorileridir. Buna gore
(cogunlukla devletli, resmi ya da hakim) belirli bir dinin temsil kurumlari, yazili kutsal
metinleri, buna uyarli (kabul edilmis, resmi olarak onaylanmis) sdéylemleri ve rittel
kaliplari, dinsel gorids anlaminda bir pozisyon olarak Ortodoksiyi yaratir. Bu yorumun
ve sinirlarin disinda kalan ve fakat bir sekilde yine ayni dinsel eksenle iliskili olarak
kendisini var eden (yahut dyle oldugu iddia edilen) farkli sdylem ve pratikler ise
Heterodoksi durumunu tanimlar.

Heteredoksi, Yunanca heteros (6teki) ve doxa (dusunce) kdklerinden gelen
heteredoxos ([6tekine ait olan] farkl distnce) bilesik kelimesinin bir tarevidir. S6z
konusu disince yahut yorum farkinin hayat buldugu merkezi baglam ise gec¢ antik
Yunanda orthodoxia (orthos - doxia, dogru - disince) olmustur. Kavram daha sonra
Latince’ye yine orthodoxia olarak ge¢cmis ve buradan da Fransizca'ya orthodoxie
olarak aktarilmistir. Ortodoksi, dini anlamda, kabul edilmis yahut dogru tarikatlara (ya
da 6gretilere) baglilik anlaminda kullaniimaktadir. Ornegin Hristiyanlhk baglaminda,
kavram, ilk kiliselerin ortaya koydugu séylem ve pratiklere bagl kalarak dini takip
etmek anlamindadir. Bu tanim acisindan Heterodoksi, iki farkli anlam icerebilir. ilki,

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfal/6



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

belirli bir din baglaminda beliren farkli yorum ve uygulamalarla ilgilidir. Hakim, resmi,
kurumsal kabul edilen gérusten farkli, muhalif ama yine ayni dinsel baglamda
(unorthodoxy ing.) kategorize edilebilir gorustir. ikincisi ise resmi olmayan, kabul
edilmeyen hatta dinden cikma (heresy ing.) gibi anlamlari, tanimi yapan aktérin
tutumuna goére, icerebilen cercevedir. Herezi ve Heterodoksi arasindaki farkin
muglaklasmasi, kavramlarin dinsel-politik kapsami ve isleviyle alakalidir (Gultekin
2020, 823-26).

Politik boyutuyla ele alinirsa, Ortodoksi, belirli bir din baglaminda resmi (devletli) yahut
kaltlrel-kurumsal (geleneksel) otoriteler tarafindan belirlenmis doktrin ve eylemlerdir.
Heteredoksi ise yine ayni dine dair olmakla birlikte, s6z konusu kabulden farkli
yorumlari, sdylemleri, uygulamalari kapsar. Kuskusuz ki burada acik bir icerme ve
dislama mekanizmasi islemektedir. Elbette bu da aktorlerin tarihsel, toplumsal, sinifsal
baglamlariyla sekillenen politik-dinsel tutumlariyla iliskilidir. Ortodoksi ve (Ortodoks bir
bakisla tarif edilebilen) Heterodoksi, dncelikle iktidar baglaminda anlam kazanir.
Kurumsallasmis (daha dogru deyisle devletlesmis), sistematiklesmis, yonetici siniflarin
devlet erkinde ideolojik ve kurumsal rol oynayan, yazih, kitabi dinsellik, Ortodoksidir.
Bu kabulln disinda kaldigi distnUlen inanma bicimleri ise yine ayni erk tarafindan,
farkl dereceleriyle Heterodoksi olarak tanimlanir (Gultekin 2020, 823-26).

Elbette ki tanimlama pratigi, durumsal nitelik tasir. Belirli bir dinsel sdéylem ve pratik,
0zgun tarihsel, toplumsal kosullar altinda Ortodoks olarak kabul edilebilir. Ancak farkli
tarihsel, toplumsal, politik iklimde ayni dinsellik bi¢cimi Heterodoks bir yorum yahut
sapkinlik olarak da degerlendirilebilir. Bu acidan her iki kavram da sinirlari kesin
cizgilerle belirli dinsel konumlari tanimlamaktan uzaktir. Kiltlrel streglerin olagan
akisi icinde, kavramlari kullanan aktoérlerin politik tercihlerine, dinsel tutum alislarina
uyarl olarak pekala degiskenlik gosterebilirler, anlam farklilasmasina ugrayabilirler.
Nihayetinde ise hegemonya kurma amacina yarayan analitik kategorilerdir.

Alevilik Calismalarn ve Tartismalar

Ornegin Turkiye’de Alevilik calismalarinin patlama yasadigi 1990°li yillardan itibaren
sikhikla basvurulan forml, islam’in Stinni yorumlarinin Ortodoksi ve Alevilik gibi
“tartismali bulunan” inanma bicimlerinin ise Heterodoksi kategorileriyle siniflanmasi ve
analiz edilmesi olmustur. Siklikla kent ve kir, yuksek kultur ve halk kultaru ile bu
ayrimlarin (Turkiye islam’i boyutuyla) dinsel baglamindaki kavram setleri olarak
yiiksek islam ve halk islami, Alevilik calismalarinda kullanilagelen popiiler
kavramsal ikiliklerdir. Ancak bu siniflamalarin icerdigi “ayni dinsel kaynaga aidiyet
olcttu”, Alevi kimlik hareketinin uluslararasi boyutlar kazanacak 6lcude genislemesine,
farkli (politik) deneyimlerle kurumsallasmasina ve hatta kimi Avrupali devletlerce

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa2/6



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

taninmasina paralel olarak daha fazla tartismaya acilmistir. Aleviligin, kitabi islam’dan
ayriksi duslinsel ve pratik 6zellikler gdsterse dahi, islam icerisinde bir heterodoks form
olarak okuma egilimi son yillara degin baskin olagelmistir. Bu acidan Aleviligin, Bati
Asya halklarinin antik ve tek tanrici dinsel, buyusel inanmalarinin, kozmolojilerinin
senkretik bilesimi oldugu konusunda yaygin bir hemfikirlik oldugu séylenebilir. Bu
yaklasima goére, Samanizm, Manizm, Maniheizm, Zerdustluk, Hristiyanhk ve
islam, Alevi kozmolojisinin beslendigi kiltiirel kaynaklari olarak kabul edilir.
Anadolu’da kesisen yollar ve kitlesel halk hareketleri, zamanla Anadolu islam’i
icerisinde buyuk bir senkretik (bagdastirmaci) dinsel inanislar toplami Gretmistir. Bu
itibarla Aleviligin islam’la olan iliskisi ise ancak bir tarihsel temas konusu olarak ele
alinagelmistir. Dolayisiyla halk islam’i icerisinde o, diger érnekler gibi heteredoks bir
inanma bicimi olarak kodlanir.

Ne ki Turkiye'deki Alevilerin Kurt, Arap, Turk etnik aidiyetlere sahip olmalari, farkl
diller konusmalari gibi kultarel farkhhklar, kultarel kimliklerin politiklesmesi strecinde
yukaridaki gibi cogulcu yaklasimlara karsi 6zcu (primordiyalist) birtakim itirazlara ve
iddialara da yol vermistir. Alevilik, gerek Selcuklu-Osmanlh déneminde gerekse
Cumhuriyet Turkiye’'sinde farkl olceklerde olsa da resmi taninma disinda birakilmistir.
Bu haliyle Alevilik, Heterodoks bir inanma biciminden ziyade fiiliyatta hereziye (yani
din disihga) daha yakin kabul edilegelmistir. islami inanma biciminin temel sdylem ve
pratiklerinden batiniyle ayrilmis sapkin, zindik gibi kategorilerle tanimlanmistir. Ote
yandan sosyo-politik duzlemde Turkiye'de Aleviler aleyhine ve fakat Avrupa’da lehte
yasanan gelismeler gibi, Alevi hareketinin kurumsallasarak glclenmesi, kimligin
islam’la olan iliskisine dair daha keskin ayrimlar insa etme ihtiyacini dayatmistir.
Aleviligin politik dneminin artmasina bagl olarak, islam’la olan iliskisini daha net
cizgilerle tanimlamak ihtiyaci, Turkiye'nin kamusal siyasetini, hukukunu ve uluslararasi
iliskilerini de dogrudan etkileyen bir gindeme dénismustir. Ornegin, devletin 1990’1
yillarda yayginlasan Alevi festivallerine katilimiyla baslayip, Alevi Agilimi gibi
temas girisimleriyle ilerleyen surecte, surdurtlegelen yok sayma (resmi olarak
tanimama) politikalari belirli boyutlariyla dontusum gecirmistir. Ayrica Cami-Cemevi
projesi gibi hayata gecirilemeyen deneysel politikalar ve ilahiyat fakulteleri eliyle
ilerleyen akademik bilgi Gretimi gibi teorik (ideolojik) cabalarla, Alevilik, “yeniden
dizenlenmeye (egitilmeye) ihtiyac duyan islam-ici bir yorum” én kabuli eliyle
yayginca islenmeye baslanmistir. Ote yandan ise cogunlukla Alevi kimlik hareketi
aktorlerince temsil edilen ve kitabi islami doktrinlerin Alevilikte belirleyici olmadigi,
pratikte butldnuayle farkh bir dinsellik bicimi oldugu gorisu, karsit entelektlel fikirler
olarak yayginlhk kazanmistir.

Devlet acisindan Aleviligin, Tirk ulus kimliginin 6zgln bir parcasi, islam dncesi
gecmisinin uzantisi olarak ve (yine devletce belirlenmis) “Siinni islam’la yeniden

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa3/6



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

duzenlenmesi gereken” birtakim gelenekler toplami oldugu gorisu islenirken, buna
karsilik olarak, resmi taninma ve hak arayisi icerisindeki cogu Alevi kurumu ise Aleviligi
islam’la irtibath ancak 6zglin, ayri bir din sistemi olarak tanimlama egilimi icerisine
girmistir. Burada, s6z konusu tartismalarin, cogunlukla ulusal ve uluslararasi, 21. yuzyil
anayasal hukuk terimleri kapsaminda strdurtldiga ve belirli politik stratejiler gtttiga,
Alevilige dair teolojik ve tarihsel boyutlara dair tartismalarin ise tali goriinduagu
unutulmamalidir. Fakat bdylelikle, Turkiye'de, akademiye ait kabul edilen Ortodoksi ve
Heterodoksi kavramlarinin, her iki gortsu (6zcli ve ¢cogulcu) argimante etmede
kullanilan ve boylelikle farkli anlamlar icerebilen kategorik araclara donusumune de
dikkat edilmelidir. Ornegin, Heterodoksi, Alevi calismalarinin gériiniir olmaya basladidi
yillarda tarihsel surekliligi ve kaltUrel alisverisleri aciklarken basvurulan akademik
nitelikli bir kavram iken zamanla ayrismayi, kopusu iceren anlamlarla da kullaniimaya
baslanmistir.

Buraya kadar verilen tartismalarla iliskili olarak ele alinabilecek bir baska gorus de
Ortodoksi ve Heterodoksi kaliplarini birbirine bagladigi distntlen otopraksi (dogru
eylem) kavramiyla ilgilidir. Bazi akademisyenlere gore, Ortodoksi ve Heterodoksi
kavramlastirmasi islam baglaminda gecerli degildir (Gultekin 2020, 823-26). Hristiyan
teolojisi ve tarihi baglaminda erken dénem kiliseleri (ve 6gretilerini) tanimlayan
Ortodoksi, islam s6z konusu oldugunda cogullasan iktidar merkezlerini (ve iliskili
olarak dinsel 6gretilerini) kapsayici mahiyetini yitirmektedir. Ornegin, islam’in Sanni
yorumunu bir Ortodoksi alani olarak gérmek, gerek Sunnilik icerisindeki akimlar
gerekse Siilik gibi daha farkh (séylem ve pratik baglaminda) yorumlar bakimindan
tartismalidir. Ayni bicimde, “islam’in temel sartlarn” olarak kabul edilen ilkeleri
uygulamayan kimi topluluklar da islam dairesinde tanimlanabilmektedir. Bu sebeple
bazi yerli ve yabanci akademisyenler otopraksi kavramini ileri surmektedirler. Buna
gore islam’i doktrin boyutuyla degil fakat pratik (eylem) itibariyle bir ortaklk alani
gérmek, islami Ortodoksiyi belirlemek icin gecerli kabul edilebilir. Yani islam’in en
temel sarti “Tanirinin birligi ve peygambere (bu vesileyle onun temsilcisi ya da
devamcisi aktiel iktidara) itaat/biat” ilkesi saglandigi stirece, eylemsel (islam pratigi)
cesitlilik kabul edilebilirdir. Boylelikle, Alevi topluluklarin ve onlara 6nderlik eden Alevi
Ocaklarin yahut heteredoks dervisler olarak tanimlanan cesitli tarikatlarin, cok
daha esnek bir islam yorumuyla, Selcuklu ve erken dénem Osmanli devletlerince
“bilincli sekilde” kabul edildikleri savi ileri sUrtlmektedir. Devletler, bu dinsel
politikayla Anadolu ve Balkanlarin islamlasmasi sureclerini hizlandirmislardir.

Ne var ki 19. yUzyilin sonlarindan itibaren, nihayetinde Cumhuriyete evrilecek olan
Tark modernlesme slreci baglaminda Alevi olarak Ust bir kimlikle tanimlanmaya
baslanan bu topluluklarin atalari, 6zellikle 13. ve 17. yuzyillar arasinda sinifsal ve
dinsel nedenlerle pek cok kez ilgili devletlere karsl ayaklanmis ve pek ¢ok katliam,

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfad4/6



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

surgun, baski surcleri tecribe etmislerdir. Yani sira, her iki donemde de devletlerin
ilgili tarikatlar ve Alevi ocaklar Gzerinde politik-kurumsal tahakkim politikalar
belirleyici olmustur. Ortodoksi ve Heterodoksi tanimlarinin Tirkiye ve islam
baglaminda kazandigi politik boyutlar, otopraksi terimini kapsayarak asmakta, iktidar
sOylemi ve pratikleriyle daha alakali gérinmektedir.

Ortodoksi, Heterodoksi ve Akademik Alevi-Karsiti Ayrimcilik

Ortodoksi ve heterodoksi kavramlari, akademik literaturde siklikla dini gelenekleri
siniflandirmak ve belirli inang bicimlerini agiklamak icin kullanilir. Ancak bu kavramlar,
Ozellikle ulus-devletlerin dini gruplari dizenleme ve kontrol etme stratejileri
baglaminda ideolojik ve politik islevler kazanabilir. Tarkiye'de Alevilik calismalarinda
heterodoksi kavrami, Aleviligi islam’in “merkezinden” sapmis bir alt kategoriye
yerlestiren bir epistemolojik ara¢ olarak sikca kullaniimistir. Bu siniflama, Aleviligin
bagimsiz bir inang sistemi olabilecegi fikrini dislayarak, onu zorunlu olarak Sunni
islam’in bir uzantisi veya sapmasi olarak cercevelemektedir.

Markus Dressler’in (Dressler, 2015: 4451) vurguladigi gibi, Aleviligin heterodoks olarak
tanimlanmasi yalnizca akademik bir kategorilendirme degildir; bu etiketleme, ulus-
devlet insa surecinde Alevilerin asimile edilmesini kolaylastiran bir sdylem araci haline
gelmistir. TUrkiye'de devlet politikalari acisindan, Aleviligin “heterodoks bir islam
yorumu” olarak tanimlanmasi, onun Sunni cogunluk icinde eritilmesini mesrulastiran
bir epistemik cerceve Uretir. Dressler, bu sureci “Turkish politics of doxa” (Turk doxa
siyaseti) olarak adlandirir; yani Aleviligin nasil tanimlandigi ve konumlandinidigi,
devletin sekdulerlik ve milliyetgilik ekseninde insa ettigi bilgi rejimleri tarafindan
belirlenmektedir. Bu bilgi rejimi, Aleviligi resmi olarak “islam’in bir parcasi” olarak
kabul etmekle birlikte, onu bir “sapma” olarak etiketleyerek Sinni normatifligin
sinirlarini gizer. Bu sUrecte devlet, Aleviligi folklorik bir 6geye indirgerken, onu siyasi
ve hukuki anlamda islam ici bir yorum olarak ele almaya devam etmektedir. Bdylece,
Alevilik hem asimilasyon icin uygun bir kategori haline getirilmis hem de Stinni islam’in
“Otekisi” olarak kodlanarak toplumsal ve hukuki dizeyde dezavantajh birakiimistir.

Bu epistemolojik cercevenin akademik Alevi-karsiti ayrimcilik Gretme potansiyeli,
heterodoks etiketinin, Aleviligin 6zgiln bir dinf yapilanma olarak taninmasini
engelleyen ve onun devlet kontroliine tabi olmasi gerektigini ima eden bir sdyleme
donlsmesinde yatmaktadir. Dressler, devletin Aleviligi bir “mezhep” olarak
tanimlamaya yonelmesinin, Aleviligin SUnni cogunlukla asimile edilmesini sagladigini
ve bu yaklasimin akademik diinyada da i¢sellestirildigini belirtir. Bati akademilerinde
de benzer bir problem gozlemlenmektedir. Avrupa’da Aleviligin taninmasi slirecinde,
Ortodoksi-Heterodoksi ikiligi, Aleviligin ya “islam icinde hosgérull bir yorum” ya da

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa5/6



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

“halk islam’inin mistik bir formu” olarak sunulmasina neden olmustur. Bu tir
yaklasimlar, Aleviligin kendini tanimlama hakkini elinden alarak, onu akademik
kategoriler icinde sabitleyen ve cogu zaman Sinni islam eksenine hapseden bir bilgi
Uretimine donusmektedir.

Sonuc olarak, Alevilik calismalarinda Ortodoksi-Heterodoksi dikotomisinin
sorgulanmasi gerekmektedir. Bu kavramlar, Aleviligi belirli bir epistemolojik cerceveye
sikistirarak onu normatif islam yorumlarinin icinde tanimlamaya zorlamaktadir.
Akademik bilgi uretimi, bu tur kategorik cercevelerin hangi ideolojik ve politik
baglamlarda kullanildigini sorgulamali ve Aleviligi yalnizca bir heterodoksi olarak
kodlayan yaklasimlar yerine, onun kendi tarihsel, teolojik ve sosyo-politik baglamlarini
dikkate alan daha cogulcu ve elestirel perspektifler gelistirmelidir.

Kaynakca & ileri Okumalar

Berling, Judith A. 1987. “Orthopraxy.” icinde Encyclopedia of Religion, cilt 11, editér
Mircea Eliade, 124-129. New York: Macmillan.

Dressler, Markus. 2015. “Turkish Politics of Doxa: Otherizing the Alevis as Heterodox.”
Philosophy and Social Criticism 41 (4-5): 445-451.
https://doi.org/10.1177/0191453714567492.

Gultekin, Ahmet Kerim. 2020. “Ortodoksi ve Heterodoksi.” Antropoloji S6zI(gd,
editérler Kudret Emiroglu ve Suavi Aydin, 823-826. istanbul: Islik Yayinlari.

Langer, Robert, ve Udo Simon. 2008. “The Dynamics of Orthodoxy and Heterodoxy:
Dealing with Divergence in Muslim Discourses and Islamic Studies.” Die Welt des
Islams 48 (3-4): 273-288.

McDonough, Sheila. 1987. “Orthodoxy and Heterodoxy.” icinde Encyclopedia of
Religion, cilt 11, editor Mircea Eliade, 124-129. New York: Macmillan.

Su, Selcuk. 2011. Hurafeler ve Mitler. istanbul: iletisim Yayinlar.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa6/6


https://doi.org/10.1177/0191453714567492

