
Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 1 / 6

Yazar: Dr. phil. Hofmann Tessa

Dersim Alevi İnançlarının Hristiyanlık Öncesi
İzleri: Dağlar ve Ateş Tapınımı
Yayın Tarihi: 2 Temmuz 2025

Özet

Bu madde, Dersim de dahil olmak üzere antik Ermeni yaylalarındaki yüksek, genellikle
volkanik dağlara Hıristiyanlık öncesi/İslam öncesi saygının sürekliliği hakkında bilgi
vermektedir. Bu saygı gösterilen dağlar Mazdaist ve hatta güneş tanrısı Mithras/Ermeni
gibi İran öncesi tanrılara adanmıştır: Mihr, İran öncesi Ermeni av ve zafer tanrısı
Va(r)hagn ve Ermenistan'da Partça adı Aramazd olarak tapınılan yaratıcı ve yüce
Mazdaist tanrı Ahuramazda (Orta Farsça: Ohrmazd). Dersim'deki toponimler ve dini
ritüeller, Düzgün Baba Dağı, Tujik (Baba Sultan Dağı), Tendürek gibi Alevi
kutsallıklarının, Hıristiyanlaşmadan kaçınmaya çalışan Ermeni göçmenlerin Dersim
dağlarına kaçtığı antik çağlara kadar uzanan tanrıların ve dini uygulamaların sürekliliği
içinde olduğunu doğrulamaktadır.

Dağ ve Ateşe Tapınma

Yüksek dağlara dini tapınma, Ermeniler, Kürtler, Zazalar ve Dersimliler gibi Hint-
Avrupa halkları da dahil olmak üzere dünyanın birçok kültüründe yaygındır. Koni
şeklindeki volkanik dağlara özellikle saygı duyulur, çünkü patlamaları dehşet ve yıkıma
neden olur, ancak lavları aynı zamanda bereket ve refahı da teşvik eder. Bu durum
özellikle Ermeni Dağlık Bölgesi’nin ve Türkiye’nin en yüksek dağı olan Büyük Ağrı
(Ermenice: Masis; Kürtçe: Çiyayê Agirî / Shaxi – “Ateş Dağı”, Türkçe: Ağrı Dağı –
“(Emek) Acılarının Dağı”; 5.165 m), aynı zamanda Aragats (4.090 m), K’ark’e (Muş İli,
Aştişat yakınlarında), Parkhar, Grgur, Korduk’ (Yunanca: Kordyene), Npat ve Varag
(Van Gölü’nde) dağları için de kullanılır. Hıristiyanlık öncesi ve halk inançlarında,
Vishapner (Vishap – “ejderha”) ve K’aǰk’ (“cesur”) dahil olmak üzere tanrılar ve ruhlar
tarafından iskan edilirler. Dağlarda, mağaralarda ve geçitlerde yaşayan bu ruhlar
cezaları yerine getirmekle görevlidirler. “Örneğin Ermeni mitolojisi, babası tarafından
lanetlenen Artavazd’ı bir mağaraya zincirleyen Masis Dağı’nın K’aǰk’ını bilir.”[1]
Vishapner ise Ermeni masallarında ve efsanelerinde çeşitli şekillerde kötü ruhlar olarak
karşımıza çıkar; en eski enkarnasyonları yılan, en yaygın olanı ise dev (balina) balık
gibi görünmektedir. Vishapakarner (“ejderha taşları”) adı verilen uzun steller, Bronz



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 2 / 6

Çağı’ndan (yaklaşık MÖ 4000-2200) bu yana Ermeni dağlık bölgelerinde bahar ve
bereket kültleriyle bağlantılı olarak dikilmiştir.

Resim1 (Vishap Nor Nork/Yerevan’da; fotoğraf: Armen Manukov;
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/5/5a/Vishapakar_(Dragonstone)2,_No
r_Nork.JPG

Resim2 Yeğeknadzor’da (Vayots Dzor ili) koç benzeri “yüzü” olan Vişapakar; Vahe
Martirosyan tarafından –
https://www.flickr.com/photos/129665369@N02/29357166671/, CC BY 2.0,
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=99390186

Resim3 © Hıdır Yanmaz
(https://www.facebook.com/TunceliDagcilikVeKampSporlariKulubu/posts/düzgün-baba-
daği-ve-cemevi-ziyaretitunceli-dağcilik-kulübü-tudak-ve-tumayig-
turi/2348106025283778/)

Dersim’de, Kuraşan Ocağı veya Kuraşan topluluğunun mitolojik atasına atfedilen
Nazımiye’nin dışındaki Kıl köyü yakınlarındaki dağ bir locus sanctum (ziyaret, jiar)
olarak kabul edilir. Yerel inanca göre, öncelikle Düzgün Baba (Kırmancki: Bava Duzgı,
Kürtçe: Dızgun / Duzgi Bava) olarak bilinen Seyyid Kureş/Kuresin (Şah Haydar), yerel
halkın Kemerê Duzgıni (Duzgı Kayası), Kemerê Bımbareki (Zazaki; “Kutsal Kaya”;
Mübarek) veya Kemerê Seyyid Kureş/Kuresin olarak adlandırdığı zirvesinde
kaybolmuştur. Yükseliş motifi, kurucusu ve peygamberi Muhammed’in Kudüs’teki
Tapınak Dağı’ndan (Siyon Dağı) göğe yükseldiği Hıristiyanlık ve İslamiyet’te de
bulunur.

Alevi Düzgün Baba, 1220’lerde on iki Talip aşiretiyle birlikte Dersim’e göç eden Seyyid
Mahmudu’l-Kebir-Seyyid Hacı Kures’e Qûr’un soyundan gelmektedir. Geleneğe göre
ataları Kirmanşah’tan gelmekte ve Kırmancki (Kirmanşah) konuşmaktadır.
Duzgı/Dızgun ya da Düzgün, Kırmancki dilinde ve Türkçe’de “mükemmel, düzenli,
doğru, düzgün” anlamına gelmektedir. Dersim Kırmancki’de ise “kutsal” anlamına
gelir. Duzgı/Dızgun’un Tuzik/Tujik (Kürtçe ‘keskin’, ‘sivri’) teriminden türetildiği
düşünülmektedir. Duzgı gibi Tujik de Dersim’deki bir dağla (Türkçe: Sultan Baba Dağı)
ilgilidir ve Herkül, muhtemelen İran öncesi Ermeni av ve zafer tanrısı Va(r)hagn ile
özdeşleştirilir[2]. Bu süreklilik tezi çerçevesinde, Tujik yer adının Mazdaist Ermeniler
arasında “cehennem” anlamına gelen duzakh’tan türediği ileri sürülmüştür.

Tujik Dağı da eski ama aktif bir yanardağdır. Bir başka örnek de Türklerin Cehennem
dağı olarak bildiği Tendürek (Ermenice: T’andurek, T’ondrak – Թանդուրեկ, Թոնդրակ;
3,452 m) toponiminde bulunabilir. Ermenice yer adı, halk arasında bir tür küçük



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 3 / 6

cehennem olarak kabul edilen tandur’dan (“pişirme fırını”) türetilmiştir. Kupa
şeklindeki kraterinin derinliği 320 m’dir[3].

Resim4 Tujik Dağı (Sultan Baba); © HıdırYanmaz;
https://www.facebook.com/dersimliolmakbirayricaliktir/posts/tujik-dağı/164018862279
8514/

Dersim’de, Kuraşan Ocağı veya Kuraşan topluluğunun mitolojik atasına atfedilen
Nazımiye’nin dışındaki Kıl köyü yakınlarındaki dağ bir locus sanctum (ziyaret, jiar)
olarak kabul edilir. Yerel inanca göre, öncelikle Düzgün Baba (Kırmancki: Bava Duzgı,
Kürtçe: Dızgun / Duzgi Bava) olarak bilinen Seyyid Kureş/Kuresin (Şah Haydar), yerel
halkın Kemerê Duzgıni (Duzgı Kayası), Kemerê Bımbareki (Zazaki; “Kutsal Kaya”;
Mübarek) veya Kemerê Seyyid Kureş/Kuresin olarak adlandırdığı zirvesinde
kaybolmuştur. Yükseliş motifi, kurucusu ve peygamberi Muhammed’in Kudüs’teki
Tapınak Dağı’ndan (Siyon Dağı) göğe yükseldiği Hıristiyanlık ve İslamiyet’te de
bulunur.

Alevi Düzgün Baba, 1220’lerde on iki Talip aşiretiyle birlikte Dersim’e göç eden Seyyid
Mahmudu’l-Kebir-Seyyid Hacı Kures’e Qûr’un soyundan gelmektedir. Geleneğe göre
ataları Kirmanşah’tan gelmekte ve Kırmancki (Kirmanşah) konuşmaktadır.
Duzgı/Dızgun ya da Düzgün, Kırmancki dilinde ve Türkçe’de “mükemmel, düzenli,
doğru, düzgün” anlamına gelmektedir. Dersim Kırmancki’de ise “kutsal” anlamına
gelir. Duzgı/Dızgun’un Tuzik/Tujik (Kürtçe ‘keskin’, ‘sivri’) teriminden türetildiği
düşünülmektedir. Duzgı gibi Tujik de Dersim’deki bir dağla (Türkçe: Sultan Baba Dağı)
ilgilidir ve Herkül, muhtemelen İran öncesi Ermeni av ve zafer tanrısı Va(r)hagn ile
özdeşleştirilir[2]. Bu süreklilik tezi çerçevesinde, Tujik yer adının Mazdaist Ermeniler
arasında “cehennem” anlamına gelen duzakh’tan türediği ileri sürülmüştür.

Tujik Dağı da eski ama aktif bir yanardağdır. Bir başka örnek de Türklerin Cehennem
dağı olarak bildiği Tendürek (Ermenice: T’andurek, T’ondrak – Թանդուրեկ, Թոնդրակ;
3,452 m) toponiminde bulunabilir. Ermenice yer adı, halk arasında bir tür küçük
cehennem olarak kabul edilen tandur’dan (“pişirme fırını”) türetilmiştir. Kupa
şeklindeki kraterinin derinliği 320 m’dir[3].

Resim5 Tujik Dağı (Sultan Baba); © HıdırYanmaz;
https://www.facebook.com/dersimliolmakbirayricaliktir/posts/tujik-dağı/164018862279
8514/

Düzgün Baba’yı (Bava Duzgı, Dızgun Bava) çevreleyen kültün, dünyevi tezahürü ateş
olan Ermeni güneş tanrısı Mihr’i (Farsça: Mithras)[4] çevreleyen kült geleneğinin bir
parçası olduğunu düşündüren çok şey vardır. Dersim dağları muhtemelen



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 4 / 6

Hıristiyanlaşmayı reddeden Mazdean Ermenileri için bir sığınma yeriydi. Antik
Dersim’in etrafındaki kuşakta bulunan çeşitli Mazdaist tanrıların kült alanları bu
sürekliliğin özellikle kanıtıdır. Örneğin Bagayarič (Pekeric, 1963’ten beri Erzincan
ilindeki Çadırkaya) Mihr’in kült merkeziydi, Ani-Kamakh (Kürtçe: Kemax; Türkçe:
Kemah) Ermenistan’da Partça adı Aramazd olarak tapınılan yaratıcı ve yüce Mazdaist
tanrı Ahuramazda’nın (Orta Farsça: Ohrmazd) en önemli kült merkeziydi. Ayrıca
Mazdaizm ile Dersim’in Kürt Aleviliği arasındaki sürekliliğin izleri bugün hala bazı
Dersim yer adlarında görülebilir. Bunun en bariz örneği Mercan Dağları’nın (Munzur
Dağları, Munzur Sıradağları ya da Mercan Sıradağları) adının etimolojik olarak Mithras
adıyla ilişkili olmasıdır.

Bazı mitolojik unsurlar da bu sürekliliği göstermektedir. Her şeyden önce Mithras/Mihr
bir sözleşme ve dostluk tanrısı olduğu kadar hakikatin de koruyucusudur. Düzgün Baba
da Dersim Alevileri tarafından doğruluk ve dürüstlüğün koruyucusu olarak kabul edilir.
O, güvenilirliğin timsalidir. Hakikatin koruyucusu olarak Düzgün Baba, Alevi Zazalar,
Kürtler ve Dersim’in Alevileşmiş Ermenileri arasındaki bireysel anlaşmazlıkları çözer.
Birinin bir başkasıyla bir sorunu (dava) varsa ve bunu kendisi çözemiyorsa, Duzgın
Dağı’nın zirvesine çıkar ve şu sözlerle yardım ister: “Ben davamı Düzgün Baba’ya
bıraktım.”

İnanışa göre Dersim’de evli ve henüz erkek çocuğu olmayan bir erkek Düzgün Baba’yı
ziyaret eder, kurban keser, adak adar ve kendisine bir erkek çocuk vermesi için
yalvarır. Dileği yerine gelirse oğlunun adını Düzgün koyar. Bu nedenle Düzgün ismi
Dersim’de yaygındır. Bu özelliğe Mithras’ta da rastlanır. Avesta’da “oğullar veren”
(putro-da) sıfatını taşır. Dersim Alevilerinin, Mihr/Mithras’ın takipçileri gibi sabah
güneşinin ilk ışıklarıyla birlikte Duzgı’ya dua etmeleri de bir başka açık benzerliktir.

Mithras ve Duzgı’nın her ikisi de çobandır. Her ikisi de kartallarla sembolize edilir ve
Duzgı’nın durumunda Heliye Çhal (Heliyo Duzgıni) olarak adlandırılır. Her ikisi de atlıdır
ve kırmızı cübbe giyerler. Bu nedenle Duzgı aynı zamanda Surela (<sur; kırmızı)
epitetini de taşır. Bu Mihr geleneği aynı zamanda Ermenistan'ın en popüler
azizlerinden biri olan Yunan şehit General (Stratelatos) Sergios'u (Ermenice: Surb
Sargis Zoravar - Սուրբ Սարգիս զորավար; 285-337), gençliğin ve aşkın koruyucusu.
O ve oğlu Martiros ("şehit") da at sırtında ve ateş kırmızısı pelerinli biniciler olarak
tasvir edilmiştir. Resim6 Bizanslı general ve şehit Sergios/Sargis ve oğlu Martiros
(kaynak: Amerika Ermeni Kilisesi Piskoposluğu (Doğu) –
https://armenianchurch.us/way-of-a-warrior-st-sarkis-4/)

Ayrıca Mithras (Anahita) gibi Düzgün Baba’nın da bir kız kardeşi (Xaskar) vardır.
Anahita su tanrıçasıdır ve saflığı sembolize ederken, Düzgün Baba’nın kız kardeşi



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 5 / 6

Xaskar, Düzgün Dağı’ndaki kutsal bir su kaynağıyla ilişkilendirilir. Bu doğal sığınak
onun adıyla Henia (kaniya) Xaskarê olarak bilinir. Ziyaretçiler iyi bir kalbe sahip olur ve
ondan içerse kaynağın kurumayacağına inanılır. Bu inanç, saf ve tertemiz kabul edilen
Aramazd’ın kızı Hint-İran tanrıçası Anahita (Ermenice: Ani) kültüyle uyumludur.
Avesta’da an-ahita “tertemiz” anlamına gelir. Ayrıca Xaskar ismi muhtemelen
Ermenice voskuts (Batı Ermenicesi: voskeen) kelimesinden türemiştir ve “altından
yapılmış” anlamına gelir. Aslında, Anahita sık sık altın elbiseler giymiş olarak
tanımlanır. Sonuç olarak, hâkim görüşe göre Xaskar ve Duzgi/Dızgun, eski zamanlarda
Munzur Dağları’nda yaşayan Mazdaist Ermenilerin Anahita ve Mithras kültlerinin bir
devamı olarak ortaya çıkmıştır[5].

“Eski Ermenice Mdnjur ve Mzur = Mazur biçimleri muhtemelen daha eski bir *Munjur’a
dayanır. Ancak Munjur, Aken (= kantonumuzun batısında Fırat üzerindeki Egin)
lehçesinde Muzur olmak zorundaydı (…). (…) Bu kantonda gelişen Anahita kültü
nedeniyle (Strabon c. 532), η Αναχίτα Χώρα [Anahita ülkesi] olarak da adlandırılırdı
(…). Muhtemelen, ‘Anahit’in tahtı olarak adlandırılan tanrıların yeri’ (…) olan büyük
dağ bu kantonda bulunuyordu. Bununla birlikte, aşağıdaki yerlerin burada bulunduğu
kesindir: Anahita (…) tapınağı ile Erêz (Gen. Erizay), Erizay (…), daha sonra Erznga
(…), Erzngan, Ezngan (…), bugünkü Erzingian veya Erzinjan [Erzincan]; Nanè tapınağı
ile Til köyü (….), Gail [Ermenice ‘kurt’] nehrinin doğusunda, şimdi Til veya Thil, Fırat’ın
bir kolunun sağ kıyısında, Kohanam Dagh’ın doğu eteğinde; Thil’in kuzeybatısındaki
Khakh (Xax) köyü.”[6]

Hıristiyanlaşmış Ermeniler arasında bile güneş tanrısı Mihr’e tapınma o kadar güçlü
kalmıştır ki Hıristiyan rahipler onun güneş ve ateş kültünü kendi inançlarına dahil
etmek zorunda kalmışlardır (→ interpretatio christiana): İsa’nın tapınakta takdim
edildiği yortu gününde (Ermenice: տեառնընդարաջ, Տյառնընդառաջ – Teaṙnẹndaraǰ;
aslı: Տերընդեզ – T(e)rndez – “Rab seninle”), 14 Şubat’ta kutlanan bu günde, başta
ateşe tapınma olmak üzere Hristiyanlık öncesi eski arınma ritüelleri korunmuştur. Bu
günde kiliselerin ve evlerin avlularında, çatılarda ve sokaklarda şenlik ateşleri yakılır
ve insanlar şarkı söyleyerek ve dua ederek bu ateşlerin etrafında toplanırlar. Yeni
evliler alevlerin üzerinden atlar, dokunulduğu takdirde yakında çocuk sahibi
olacaklarına inanırlar. Kısır kadınlar iyileşme umuduyla kıyafetlerinin eteklerini “kutsal”
ateşle yakarlar. Şenlik ateşlerinden çıkan küller, bolluk, bereket ve sağlık getirmesi için
çömleklerden evlere, ahırlara ve evlerin yakınındaki araziye saçılır.[7] Bu günde
insanlar kavrulmuş buğday, kuru üzüm, meyve ve çeşitli tatlılar yer. İnsanlar ayrıca
kendilerini hastalık ve talihsizliklerden korumak için küllerin bir kısmını evlerinde
saklarlar. Odun yığınından çıkan duman ve alevler doğuya, güneşin doğuşuna doğru
sürüklenirse, bu yılın iyi geçeceğinin bir işaretidir.



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 6 / 6

İsa’ya bugün de “Adalet Güneşi” (Peygamber Maleachi 3,2) olarak tapınılır ve 14
Şubat’ta Ermeni kiliselerinde aynı adı taşıyan bir ilahi söylenir[8].

Sonnotlar

[1]: Ishkol-Kerovpian, K.: Mythology of the Pre-Christian Armenians. p. 119
[2]: Aksoy, Gürdal: Dersim. Alevism, Armenianism, Kurdishness. Ankara: Dipnot
Publications, 2012, pp. 99-115
[3]: Թոնդրակ (հրաբուխ) [T'ondrak (volcano)], https://hy.
wikipedia.org/wiki/Թոնդրակ_(հրաբուխ)
[4]: Aksoy, Gürdal: Dersim Alevi Kurdish Mythology, Religious Figures in Raa Haq,
Istanbul: Komal, 2006, pp. 37-122
[5]: Ibid.
[6]: Hübschmann, Heinrich: Die altarmenischen Ortsnamen. Amsterdam: Oriental
Press, 1969, p. 285f.
[7]: "Տյառնընդառաջ," "Wik'ipedia," https://hy.wikipedia. org/wiki/Տյառնընդառաջ
[8]: Ishkol-Kerovpian, op.cit., p. 128

Kaynakça & İleri Okumalar

Aksoy, Gürdal. 2012. Dersim: Alevilik, Ermenilik, Kürtlük. Ankara: Dipnot Yayınları,
99-115.

Aksoy, Gürdal. 2006. Dersim Alevi Kürt Mitolojisi: Raa Haq’da Dinsel Figürler. İstanbul:
Komal Yayınları, 37-122.

Hübschmann, Heinrich. 1969. Die altarmenischen Ortsnamen: Mit Beiträgen zur
historischen Topographie Armeniens und einer Karte. Amsterdam: Oriental Press.

Ishkol-Kerovpian, K. [yıl yok]. Mythology of the Pre-Christian Armenians. Yayın bilgileri
eksik. Metin içi atıf yapılan sayfalar: 119, 128.→ Not: Basım yılı, yayınevi ve yer bilgisi
teyit edilirse künyeyi tamamlamak gerekir.

Wikipedia (Ermenice). Տյառնընդառաջ [Tʿyarnǝndarach]. Erişim tarihi: [gün ay
yıl].https://hy.wikipedia.org/wiki/Տյառնընդառաջ

Wikipedia (Ermenice). Թոնդրակ (հրաբուխ) [Tʿondrak (Volkan)]. Erişim tarihi: [gün ay
yıl].https://hy.wikipedia.org/wiki/Թոնդրակ_(հրաբուխ)


