
Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 1 / 8

Yazar: Dr. Ahmet Kerim Gültekin

Dâr (Dâra Durmak, Dâra Çekilmek, Dârdan
İndirme, Dâr Kurbanı)
Yayın Tarihi: 2 Temmuz 2025

Özet

Alevi inanç sisteminde Dâr kavramı, ritüel, etik, teoloji ve mitolojinin iç içe geçtiği çok
katmanlı bir mikro merkezi temsil eder. Hem bireysel arınmanın hem de toplumsal
hesaplaşmanın gerçekleştiği kutsal bir eşik işlevi gören Dâr, teslimiyet, ikrar, rızalık ve
adalet gibi temel Alevi ilkelerini bünyesinde barındırır. Dâra Durmak, Dâra Çekilmek,
Dârdan İndirme ve Dâr Kurbanı gibi ritüel uygulamalarla, hem yaşayan hem de ölen
bireyler ve topluluk arasındaki bağ sürekli olarak yeniden tanımlanır. Kökleri Hallac-ı
Mansur'un şehit edilmesine dayanan mitolojik önemiyle Dâr, yalnızca ritüel bir eylem
değil, kutsal zamanın ve kozmik adaletin yeniden canlandırıldığı sembolik bir alan
haline gelir. Hakikatle yüzleşmek, toplumsal dengeyi yeniden sağlamak ve manevi
dönüşümü mümkün kılmak için ritüel bir sahne işlevi gören Dâr, Alevi toplumunun etik
hafızasını ve ontolojik aidiyetini sabitler.

Bir Mikro Merkez Olarak Dâr
Alevi inanç sistemi, semboller, mitler ve ritüellerden örülü çok katmanlı bir
kozmolojidir. Bu kozmoloji içinde “dâr” kavramı, görünüşte sade bir ritüel pozisyonu
gibi algılansa da, özünde kutsal merkezde olmanın bütün anlam katmanlarını
yüklenmiş bir “mikro merkez” işlevi görür. Dâr, hem bireysel hem kolektif düzeyde
inançsal, ahlaki ve kozmolojik boyutları içeren bir kavram olarak; mekânsal bir
merkezden çok daha fazlasıdır.

Dâr’ın mikro-kozmik yapısı, Alevi cem ritüelinin merkezinde fiziksel olarak tanımlanan
bir yerle sınırlı değildir; aynı zamanda bir bilinç hâlini, etik sorumluluk alanını ve
teolojik bir hakikatin tecelli ettiği sahayı temsil eder. Bu merkez, bir tür “ritüel çekim
alanı” gibi işlev görür; cem meclisinde her şey ona göre konumlanır ve düzenlenir.
Katılımcılar, kendi konumlarını ve rollerini bu merkeze göre belirler. Burada dâr, kutsal
olanla dünyevi olanın, bireysel olanla kolektif olanın, zahir olanla batın olanın kesişim
noktası hâline gelir (Erdem 2021, 165-76).

Mekânsal düzlemde dâr meydanı, Kırklar Meydanı’nın kalbidir. Zaman düzleminde ise
dâr, “mitik zamanın” yeniden yaşandığı ve güncelleştiği eşiktir. Bu yönüyle Eliade’nin



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 2 / 8

“kutsal zamanın yeniden üretimi” ve “mitin ritüel tekrar yoluyla aktüelleştirilmesi”
kavramlarıyla örtüşür. Her dâra duruş, bir bakıma tarih-üstü hakikatin ve kozmik
adaletin yeniden yaşanması anlamına gelir. Birey özünü ortaya koyarken, aslında
Zaman-üstü olanın mekânda ve anda zuhur etmesine vesile olur (Erdem 2021,
165-76).

Bu bağlamda dâr, yalnızca bir ritüel noktası değil; Alevi öğretisinin temel ilkeleri olan
ikrar, rızalık, adalet, özgür irade ve hesaplaşma gibi kavramların hayat bulduğu kurucu
bir eşiktir. Bu eşik, ne sadece simgesel ne de sadece fizikseldir; her ikisini aşan,
“ontolojik merkez” olarak işleyen bir yapıdır.

Etimoloji ve Semantik Arka Plan
“Dâr” kelimesi, etimolojik olarak Arapça kökenlidir ve klasik anlamıyla “ev, konut,
mesken” gibi kavramlara işaret eder. Ancak Farsçadaki kullanımı, bu anlamı genişletir
ve dönüştürür: “idam sehpası” veya “darağacı” gibi daha dramatik ve kurban-merkezli
çağrışımlar taşır. Bu iki anlam düzlemi -biri sığınak, diğeri ceza mekânı- Alevilikte
özgün bir sentezle yeniden inşa edilmiştir. Çünkü Alevi ritüel pratiğinde “dâr”, hem
sığınma hem de hesaplaşma yeri olarak kavranır (Erdem 2021, 165-76).

Bu semantik çoğulluk, Alevi inanç sisteminin en belirgin özelliklerinden biri olan çok
katmanlılık ve sembolik yoğunluk ile uyumludur. Dâr, bir anlamda “görünmeyenin
görüldüğü”, “suskunluğun konuştuğu”, “ben”in “biz”le birleştiği yerdir. Etimolojik
olarak taşıdığı “ev” anlamı, cem içindeki birlik halini; “idam sehpası” anlamı ise öz-
yargılama ve dönüşüm sürecini simgeler (Erdem 2021, 165-76).

Bu noktada, dâr kavramının Alevilikte bir teolojik-ritüel metafor olarak
dönüştürüldüğünü söylemek mümkündür. Alevi öğretisinin temel ilkelerinden olan
ikrar verme, özünü meydana koyma ve düşkünlük kurumu gibi yapılar, doğrudan bu
metaforun somut tezahürleridir. Kişi dâra durduğunda, bir yandan “kendi evine
dönmekte”, diğer yandan “kendi hakikatinin önünde hesap vermektedir” (Korkmaz
2016).

Bu çift anlamlılık, aynı zamanda Alevi sözlü kültüründeki mitolojik göndermelerle de
örtüşür. Örneğin Hallac-ı Mansur’un “Enel Hak” diyerek dara çekilmesi, Alevi
belleğinde dâr kavramıyla özdeşleştirilmiştir. Böylece dâr yalnızca topluluğun
düzenleyici bir aracı değil, aynı zamanda tanrısal hakikate yaklaşma ve aşk yolunda
feda olma anının da sembolü hâline gelir.

Dâr Meydanı: Kozmik Mikro Merkez
Alevi cem pratiğinde en temel ibadet mekânı olan Kırklar Meydanı, evrenin sembolik
temsili olarak örgütlenmiş bir mekânsal kurgudur. Bu yapının tam merkezinde



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 3 / 8

konumlanan dâr, yalnızca fiziksel bir nokta değil; aynı zamanda kutsallığın tezahür
ettiği, kozmik düzenin yeniden kurulduğu ve cemaatin manevî yapısının dengeye
kavuştuğu ontolojik bir odaktır (Yaman & Erdemir 2006, 67-89).

Bu merkez, Eliade’nin kutsal mekân kuramında tanımladığı gibi, profan dünyanın düz
çizgisel zamanından kopuşu ve “mitik zaman”a geçişi sağlayan bir eşiğe karşılık gelir.
Cem ibadetinde dâra yönelmek, bu anlamda yalnızca mekânsal bir yönelme değil;
bireyin kutsal zaman ve kutsal merkezle kurduğu doğrudan bir ilişkidir. Bu ilişkide dâr,
axis mundi işlevi görür: yukarı âlem ile aşağı âlem, zahir ile batın, insan ile hakikat
arasındaki köprüdür (Erdem 2021, 165-76).

Dâr meydanı, bu yönüyle yalnızca cem ibadetinin değil, Alevi evren tasavvurunun
minyatür bir temsili olarak işler. Dâr’a yönelen her beden, bu mikro-kozmik merkezde
evrensel düzenin ve manevî adaletin parçası olur. Fiziksel bedenin bu merkezdeki
konumlanışı, ruhun içsel dönüşümünün mekânsal karşılığıdır.

Dâr’ın Teolojik ve Sembolik Anlamları
Dâr kavramı, Alevilikte yalnızca bir ibadet pozisyonu ya da mekânsal merkez olmanın
ötesinde, bütün bir teolojik evreni temsil eder. Teolojik olarak dâr, bireyin Hakk önünde
durduğu, özünü meydana koyduğu, niyaz ettiği, aynı zamanda rızalık aradığı bir
noktadır. Bu hâliyle dâr, hem Tanrı’nın hem cemaatin hem de bireyin vicdanının
buluştuğu bir sınır çizgisidir (Yaman & Erdemir 2006, 67-89).

Talip açısından dâr, bir teslimiyet anı olduğu kadar, kendilikle yüzleşme ve ahlaki
sorumluluğu üstlenme alanıdır. Birey burada ne yalnızca “görülmek” ister, ne de
yalnızca “affedilmek”; burada esas olan, hakikatin karşısında çıplak hâliyle durmak ve
ikrar vermektir. Bu yönüyle dâr, bireyin kendi hakikatiyle cemaatin ortak hakikati
arasında bağ kurduğu bir vicdan sahnesidir (Erdem 2021, 165-76).

Rehber, pir ya da mürşid gibi inanç önderleri açısından ise dâr, yolun adaletini
sağlama, eşitlik ilkesini koruma ve hikmeti temsil etme sorumluluğunun icra edildiği
yerdir. Dâr’a yöneltilen kişi, yalnızca bir birey değil, topluluğun bütününü etkileyen bir
eylemin parçasıdır. Bu yönüyle dâr, Alevilikte adaletin ve sorumluluğun sembolik ve
işlevsel birleşimidir. Aynı zamanda dâr, mitolojik anlatılarla da örülüdür. Hallac-ı
Mansur’un dara çekilmesi ve “Enel Hak” sözü, Alevi belleğinde dâr’ın hakikate tanıklık
etme ve bedel ödeme yönünü pekiştirir. Burada dâr, sadece hesap verme değil,
gerekirse feda olma ve aşkın içinde yok olma alanıdır. Bu bağlamda dâr, aynı anda
hem adaletin hem fedakârlığın hem de tecellînin mekânıdır (Yaman & Erdemir 2006,
67-89).

Dâr Etrafında Biçimlenen Bazı Ritüeller



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 4 / 8

Alevi inanç sistemi, ritüel aracılığıyla hem bireysel arınmayı hem de toplumsal dengeyi
sağlayan bütünlüklü bir yapı sunar. Bu yapının merkezinde yer alan dâr, yalnızca pasif
bir mekânsal unsur değil; ritüelin hem başlangıç hem de sonuç noktası olan dinamik
bir odaktır. Alevi ritüel pratiğinde dâr etrafında şekillenen uygulamalar, inancın adalet,
rızalık, teslimiyet ve kolektif sorumluluk gibi kurucu ilkelerini işler hâle getirir:

Dâra Durmak: İkrarın Bedenleşmesi

“Dâra durmak”, talibin ya da hizmet sahiplerinin cem ritüelinde inanç önderinin
huzuruna belirli bir biçimde çıkmasını ve niyazda bulunmasını ifade eder. Ancak bu
duruş, fiziksel bir konumlanmadan öte; bireyin kendi iç dünyasında hakikate yönelme
hâlidir. Dâra duran kişi, hem kendi geçmişiyle hesaplaşır hem de “özünü meydana
koyarak” topluluğun vicdanında yerini alır. Bu yönüyle dâr, Alevi öğretisinde içsel
arınma (tezkiye), niyet açıklığı (ihlas) ve yola sadakat (ikrar) gibi ilkelerin ritüel bedene
yansımasıdır.

Eliade’nin (1959) kutsal zamanın yeniden üretimi kavramıyla uyumlu olarak, dâra
durma eylemi de zamansal bir kopuş ve yeniden başlangıç işlevi görür. Bu eylemle
birlikte birey, profan varlığını geride bırakır ve yeniden doğuşu temsil eden kutsal bir
zaman-mekâna geçer.

Dâra Çekilmek: Cemaat Adaletinin Tezahürü

Alevi yolunda bireyin yaşamı yalnızca kendisine ait bir mesele değil; toplulukla
kurduğu ahlaki bağların alanıdır. “Dâra çekilmek”, bireyin bu bağlara sadakati
bakımından cem heyeti önünde sorgulanmasıdır. Bu sorgulama, modern anlamda
cezalandırıcı bir mekanizma değil; tam tersine, bireyi yeniden yola dahil etme ve
dönüşüme yöneltme pratiğidir. Ancak bazı durumlarda kişi düşkün ilan edilerek
cemaatten geçici ya da kalıcı olarak dışlanabilir.

Bu uygulama, dârın adalet ve ahlaki dengeyi sağlama işlevinin bir parçasıdır. Dâra
çekilmek, bireysel hatanın topluluk vicdanında açıklığa kavuşması, böylece hem
bireyin hem de cemaatin arınması anlamına gelir. Burada önemli olan, cezadan çok
rızalık ilkesinin tesis edilmesidir.

Dârdan İndirme Cemi: Ölümde Rızalık ve Bağışlanma

Dâr ritüelleri yalnızca yaşayanları değil, ölmüş olanları da kapsar. “Dârdan indirme
cemi”, Hakk’a yürümüş bir canın arkasından yapılan ve onun cemaatle olan bağlarının
huzur içinde çözülmesini sağlayan özel bir ritüeldir. Bu cemle birlikte, kişinin dünyada
kalan borçları, kırgınlıkları ve hakkıyla ilgili meseleler açıklığa kavuşturulur. Amaç,
bireyi rızalıkla uğurlamaktır. Eğer ölen kişi düşkün statüsündeyse, bu cem



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 5 / 8

uygulanmaz; çünkü düşkünlük hali, ritüel rızalığın gerçekleşmesini engeller.

Bu ritüel, Alevi ölüm anlayışında ölümün son değil bir dönüşüm olduğunu ve bu
dönüşümün cemaat onayıyla gerçekleşmesi gerektiğini gösterir. Dârdan indirme,
ölümden sonra bile cemaatin kolektif hafızasında ahlaki dengeyi sürdürme pratiğidir.

Dâr Kurbanı: Musahiplikte Kolektif Yas ve Bağın Sürdürülmesi

Musahiplik, Alevilikte dünyevi ve uhrevi bir kardeşlik ilişkisidir. Bu ilişkinin bir tarafı
Hakk’a yürüdüğünde, sağ kalan musahip tarafından kesilen “dâr kurbanı” ile hem
musahiplik hakkı yerine getirilir hem de topluluğun bu kayba ortak olduğu ifade edilir.
Bu kurban, bireysel bir yas değil, kolektif bir vedadır. Aynı zamanda ölen kişiyle dünya
arasında kalan bağların kutsal biçimde çözülmesini sağlar (Korkmaz 2016).

Bu ritüel, Eliade’nin (1959) “kurban” kavramına dair analizleriyle de örtüşür: kurban,
birey ile kutsal olan arasında yeni bir düzenin kurulmasını sağlar. Alevi dâr kurbanı da
yalnızca ölümün değil, dönüşümün bir işaretidir. Bu ritüel, musahiplik bağının yalnızca
dünyada değil, berzahta da devam ettiğini gösterir.
Ayrıca dâr kavramı etrafında oluşmuş zengin bir sözlük kümesi mevcuttur. Bu söz
varlığı, Alevi sözlü kültürünün ritüel merkezli yapısını yansıtır. Öne çıkan deyimler
arasında “dâra durmak”, “dâra çekmek”, “dârında durmak”, “dâr kaldırmak”, “dârdan
indirmek”, “dâr-ı Mansur’dan geçmek” yer alır. Bu deyimler, hem ibadet pratiğini hem
de toplumsal işleyişin inançsal boyutunu tanımlar.

Mitolojik ve Tasavvufi Arka Plan
Dâr kavramının Alevilikteki anlam derinliği, sadece ritüel ve toplumsal işlevleriyle
sınırlı değildir. Aynı zamanda, Alevi mitolojisinin ve tasavvufi düşüncesinin iç içe
geçmiş katmanları içinde anlam bulur. Bu bağlamda dâr meydanı, sembolik bir
düzeyde, Hallac-ı Mansur’un hikâyesiyle özdeşleşmiş; tarihsel bir olay, mitsel bir
anlatıya dönüştürülerek kutsal bir model hâline getirilmiştir. Hallac-ı Mansur’un “Enel
Hak” (Ben Hakk’ım) sözüyle özdeşleşen yolculuğu, Alevi belleğinde bir hakikat uğruna
can verme, yani feda ve teslimiyet anlatısına dönüşmüştür. Tarihsel olarak Mansur,
922 yılında Bağdat’ta “zındıklık” suçlamasıyla idam edilmiştir; ancak Alevi geleneğinde
bu infaz, hakikatin zahiri güçler karşısında susturulamayacağını gösteren kutsal bir
direnişin simgesidir. Dolayısıyla dâr, bu mitsel anlatının bedenleştiği bir mekân olarak
şekillenir (Yaman & Erdemir 2006, 67-89).

Mansur’un dâra çekilmesi, sıradan bir cezalandırma değil; hakikat bilgisine ulaşmanın
bedeli, ilahî bir aşkın dışavurumu ve içsel bir hakikatle özdeşleşmenin doruk noktasıdır.
Bu anlamda dâr, “aşk ile Hakk’a ulaşanların sınandığı yer”dir. Alevi nefeslerinde sıkça
geçen “Mansur dârına durdum” ifadesi, bu felsefenin ritüel dile dökülmüş hâlidir.



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 6 / 8

Burada dâr, hem bir meydan, hem bir idam sehpası, hem de bir arınma alanıdır.

Tasavvufi olarak dâr, fenâ fillâh (Allah’ta yok oluş) ve bekâ billâh (Allah’ta varoluş)
anlayışlarıyla da iç içe geçmiştir. Dâra durmak ya da dâra çekilmek, sadece dışsal bir
duruş değil; nefsin yokluğu, benliğin erimesi ve hakikatin tecellisiyle mümkün olan bir
içsel yolculuktur. Bu yönüyle dâr, bâtınî arınmanın ritüel sahnesi olarak karşımıza çıkar
(Korkmaz 2016).

Alevi inanç sisteminde mitoloji, yalnızca geçmişte yaşanmış olayların aktarımı değil;
bugünün ritüel yaşamına yön veren yaşayan anlatılar bütünüdür. Hallac’ın mitik
anlatısı da bu bağlamda sürekli olarak yeniden üretilir. Cem ritüelinde bireyin dâra
durması, Mansur’un izinden gitmeyi, özünü meydana koymayı ve “benlikten
vazgeçerek hakikate teslim olmayı” simgeler. Dolayısıyla her dâr duruşu, Hallac’ın
hikâyesinin çağdaş bir yankısıdır. Sonuç olarak, dâr, Alevilikte hem bir tarihsel hafıza
mekânı hem de bir mistik yeniden doğuş alanıdır. Hallac-ı Mansur üzerinden şekillenen
bu anlam, Alevi inanç sisteminin özünde yer alan adalet, teslimiyet, aşk ve ikrar gibi
değerlerle bütünleşmiş, sözlü kültürde kuşaktan kuşağa aktarılmış ve ritüellerde canlı
tutulmuştur.

Sosyolojik ve İşlevsel Anlamlar
Dâr ritüelleri, Alevi topluluklarında yalnızca kutsal olanla bireyin ilişkisini kurmakla
kalmaz; aynı zamanda cemaatin iç düzenini, etik sistemini ve kolektif belleğini yeniden
üreten temel toplumsal mekanizmalardan biri olarak işler. Bu ritüeller, bireysel
davranışların topluluk normlarıyla uyumunu gözeten bir sosyal denetim alanı olarak
işlev görürken, aynı zamanda ikrar, rızalık, musahiplik gibi ahlaki ilkelerin hayata
geçirildiği sahnelerdir. Cem, dâr etrafında örgütlenen bu ritüel bütünlüğüyle, yalnızca
bir ibadet alanı değil, aynı zamanda toplumsal aidiyetin pekiştirildiği, kuşaklar arası
aktarımın sağlandığı, birey ile cemaat arasında karşılıklı sorumlulukların teyit edildiği
canlı bir sosyo-kültürel formdur. Dâr, bu anlamda topluluğun etik hafızasının
somutlandığı, sosyal ilişkilerin şeffaflık ve adalet temelinde düzenlendiği, rızalığın hem
bireysel hem kolektif düzlemde kurucu değer olarak işlediği bir merkez olarak, Alevi
toplum yapısının sürdürülebilirliğini sağlayan ritüel eksendir.

Sonuç
Dâr kavramı, Alevilikte çok katmanlı bir anlama sahip olup, hem sembolik temsil gücü
hem de ritüel ve toplumsal işlevselliğiyle inanç sisteminin merkezî yapı taşlarından
birini oluşturur. Bireyin Hakk huzurunda özünü ortaya koyduğu, topluluğun adalet
ilkeleri çerçevesinde düzenini tesis ettiği ve kolektif hafızanın ritüel aracılığıyla yeniden
üretildiği bu mikro merkez, ikrar, teslimiyet, rızalık ve feda gibi temel Alevi
kavramlarının somutlaştığı bir odak noktasıdır. Dâr, hem tarihsel sürekliliğin hem de



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 7 / 8

toplumsal dönüşümün sahnesidir; geleneksel cem yapısındaki merkezi konumunu,
günümüz cem evlerinin mimarisinde de koruyarak, inanç mekânlarının sembolik
haritasında süreklilik ve anlam derinliği sağlar. Böylece dâr, geçmişten bugüne uzanan
kutsal ve toplumsal bir merkez olarak, Alevi dünyasında yalnızca bir ritüel duruş değil,
aynı zamanda bir ontolojik aidiyet ve hakikatle karşılaşma alanı olarak yaşamaya
devam etmektedir.

Kaynakça & İleri Okumalar

Arslan, Mahmut. 2011. “Alevilikte ‘Dar’ ve ‘Kırklar Meclisi’ Kavramlarının Anlam
Haritası.” Milel ve Nihal: İnanç, Kültür ve Mitoloji Araştırmaları Dergisi 8 (2): 103-134.

Birdoğan, Nejat. 1995. Alevi Kaynakları. Ankara: Özge Yayınları.

Çubukçu, Hasan. 2014. “Alevilikte Dar Kavramının Tarihi Kökeni Üzerine.” İlahiyat
Tetkikleri Dergisi 41: 225-242.

Erdem, Didem Gülçin. 2021. “Alevi İnanç Sisteminde Bir Mikro Merkez Olarak ‘Dâr’
Kavramının Etrafında Oluşan Anlam Alanı ve Ritüel Evreni.” Türk Kültürü ve Hacı
Bektaş Veli Araştırma Dergisi 97: 165-176.

Eliade, Mircea. 1959. The Sacred and the Profane: The Nature of Religion. New York:
Harcourt, Brace & World.

İlhan, Mehmet. 2012. “Alevi-Bektaşi Geleneğinde Dar ve Dar’a Durmak Kavramı.” Türk
Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi 62: 151-166.

Kaplan, Mehmet. 2018. “Alevi İnancında İkrar, Dar ve Musahiplik.” Uluslararası Alevilik-
Bektaşilik Araştırmaları Dergisi 17: 72-89.

Kehl-Bodrogi, Krisztina. 1992. Syncretistic Religious Communities in the Near East:
Collected Papers of the International Symposium “Alevism in Turkey and Comparable
Syncretistic Religious Communities in the Near East in the Past and Present”. Leiden:
Brill.

Kılıç, Mehmet. 2020. Aleviliğin Sır Kapısı: Dar ve İkrar. İstanbul: Kırmızı Yayınları.

Korkmaz, Esat. 2016. Ansiklopedik Alevilik-Bektaşilik Terimleri Sözlüğü. İstanbul:
Anahtar Kitaplar.

Melikoff, Irène. 1993. Uyur İdik Uyardılar: Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları. İstanbul:
Cem Yayınları.



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 8 / 8

Noyan, Bedri. 1995. Bektaşîlik Alevîlik Nedir? İstanbul: Ant / Can Yayınları.

Ocak, Ahmet Yaşar. 1996. Alevi ve Bektaşi İnançlarının İslam Öncesi Temelleri.
İstanbul: İletişim Yayınları.

Ocak, Ahmet Yaşar. 2002. İslam-Türk İnançlarında Hızır Yahut Hızır-İlyas Kültü. Ankara:
Türk Tarih Kurumu Yayınları.

Ocak, Ahmet Yaşar. 2013. Türk Sufiliğine Bakışlar. İstanbul: İletişim Yayınları.

Shankland, David. 2003. The Alevis in Turkey: The Emergence of a Secular Islamic
Tradition. London: Routledge.

Tanyu, Hıfzı. 1968. Türkiye’de Alevîlik ve Bektaşîlik. Ankara: Ankara Üniversitesi
İlahiyat Fakültesi Yayınları.

Yaman, Ali, and Aykan Erdemir. 2006. Alevism-Bektashism: A Brief Introduction.
Ankara: Rağbet Yayınları.


