
Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 1 / 4

Yazar: Aynur Ünal

Bir Çatışma Çözüm Yöntemi Olarak Ayin-i Cem
Yayın Tarihi: 2 Temmuz 2025

Özet

Bu madde, Alevilikte derin bir öneme sahip olan Cem ayinin anlamını araştırmakta ve
bu ritüelin maneviyat, toplumsal değerler ve kültürel mirasın özgün bir birleşimini nasıl
yansıttığını tartışmaktadır. Bir Dede ya da Ana unvanlarıyla bilinen toplum liderlerinin
rehberliğinde gerçekleştirilen bu ritüel; müzik, dua, kutsal dans (semah) ve çatışma
çözümünü bütünleştirir. Cem, sadece dini bir etkinlik olmanın ötesinde, tarihsel
değişimler ve kentsel dönüşümle şekillenen evrimsel gelenekleri yansıtan bir yapıya
da sahiptir. Tören, manevi bir buluşma olmasının yanı sıra sosyal uyumu da sağlayan
bir mekanizma olarak işlev görmekte, yerli (kadim) uzlaşma ve toplumsal uyum
uygulamalarını yansıtan öğeler de içermektedir. Bu nedenle, Cem ayinini incelemek,
Aleviliğin değerleri, Alevi kimliğinin korunması ve çatışma çözümündeki rolüne dair
daha derin içgörüler sunmaktadır.

Cem Töreni ve Yerlilik (Kadim) Unsuru

Alevilikteki Cem ayini, Alevi halkının manevi ve kültürel geleneklerini yansıtan hayati
bir topluluk ritüelidir. Bu ritüel; dua, müzik ve dansı harmanlayarak Aleviliğin zengin
tarihsel ve manevi temellerinden beslenir. Genellikle Dede (ya da Pir) adı verilen
ruhani bir lider tarafından yönetilen tören, topluluk birliği ve içsel manevi sorgulamayı
ön plana çıkarır. Cem, dini bir etkinlikten ziyade, zamanla özellikle kırsaldan kente
geçiş sürecinde evrimleşmiş kültürel bir tezahürdür. Törenin bir diğer önemli yönü ise,
topluluk üyeleri arasında ortaya çıkan sorunların arabuluculuk yoluyla çözülmesidir. Bu
yönüyle Cem törenleri, yerli topluluklarda yaşını almış bilge ya da liderler öncülüğünde
gerçekleştirilen uyuşmazlık çözüm pratiklerine benzemektedir.

Cem ayininin tarihçesi ve uygulanışı, akademik dünyada en çok tartışılan konulardan
biridir. Bazı araştırmalara göre, tarihsel olarak Aleviler, ritüellerini özel evlerde ya da
dergâh/tekke gibi ruhani merkezlerde icra etmişlerdir; ancak Cumhuriyet döneminde
bu mekânlar kapatılmış, dolayısıyla yeni tören alanları benimsenmiştir (Rençber,
2012). 1980’lerden itibaren Cem, daha kamuya açık bir hâl almış ve bu da performans
dinamikleri yapısında özellikle İstanbul gibi şehir merkezlerinde değişimlere yol
açmıştır (Kreinath & Sariönder, 2018). Cem’in ruhani anlamına ilişkin çeşitli yorumlar



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 2 / 4

da mevcuttur. Önemli bir görüş, Cem ile Miraç hadisesi arasındaki bağlantıyı vurgular;
Hz. Muhammed’in yükselişi ve Kırklar Meclisi’ne katılımı Cem’de kısmen canlandırılan
merkezî temalardandır (Coşkun, 2022). Kırklar Meclisi, yani kırk kişilik kutsal topluluk,
Hz. Peygamber’in yeryüzüne indiğinde karşılaştığı kutsal yapıyı temsil eder ve bu
hikâye Alevi inanç anlatılarında büyük yer tutar (Schubel, 2010). Bu tartışmalar Cem’in
İslam ile bağlantısına işaret ederken, Cem töreninin diğer benzersiz ve ayırt edici
yönleri, Semah’ın performatif bir dans biçimi olarak ifade edilen yönünden ziyade
manevi boyutuna vurgu yapılması ve doğa ve evrenle diyalog sembolizmidir. Dahası,
çatışma çözme pratiği, yürütülmesinde temel bir ilke olarak törenin en önemli
parçasıdır.

Ayrıca Cem’in uzlaşma ve çatışma çözümü pratiğinde üstlendiği hayati rol nedeniyle,
törene katılan bireyler arasındaki kişisel anlaşmazlıkların giderilmesi büyük önem taşır;
çünkü törende ilerlenebilmesi için uyum bir önkoşuldur (Coşkun, 2022). Bu yönüyle
Cem, dünya genelindeki yerli toplulukların uygulamalarına benzerlik gösterir. Lee
(1996), Kanada’daki Yerli/Kadim Halklar (First Nations) halklarında çatışma yönetiminin
temel özellikleri arasında yaşlıların uyuşmazlık çözümündeki rolünü vurgular. First
Nations, Métis ve Inuit toplulukları arasında inanç farkları olsa da, Yaratıcı, toprak ve
tüm varlıklarla (cansızlar dahil) kurulan ilişkiler temelinde şekillenen “maneviyat bir
yaşam biçimidir” anlayışı genellikle ortaktır (Ontario İnsan Hakları Komisyonu, 2024).
Küresel ölçekte yerli topluluklarda geleneksel arabuluculuk yöntemleri şaşırtıcı biçimde
Cem töreniyle benzerlik gösterir. Örneğin, Tibebu Kefale Muluken’in (2020)
Etiyopya’daki pastoralist topluluklar üzerine yaptığı bir çalışmada, yaşlılar, dini liderler
ve kabile reislerinin çatışma çözümündeki merkezi rolü vurgulanmakta ve bu
mekanizmaların başarısı, topluluğa dayalı sosyal yaptırımlara dayanmaktadır.

Alevilik bağlamında da Dede’ler, topluluğun bilge ve ruhani liderleri olarak Cem
töreninin merkezindedir; bu yönleriyle Cem ile yerli arabuluculuk, uyuşmazlık çözümü
ve bilgi paylaşımı yöntemleri arasında önemli benzerlikler göze çarpar. Örneğin tören
başlamadan önce Dede (ya da bazı durumlarda Ana), katılımcılardan “rıza” alır ve
topluluk içinde karşılıklı uzlaşmayı teşvik eder. Dede daha sonra, törene katılanlara
aralarında bir sorun ya da kırgınlık varsa bunu dile getirmeleri gerektiğini ve bu
durumların toplumun arınması açısından önemli olduğunu ifade eder. Bu an, topluluk
içinde şeffaflık ve uyuşmazlık çözümünün önemini vurgular ve Cem’in hem ruhani hem
de toplumsal işlevinin temelini oluşturur. Bu bağlamda Cem töreni, yerli uzlaşma
pratikleri açısından değerlendirildiğinde, topluluk yaşlılarının rolünü ve uyuşmazlık
çözüm stratejilerinin daha derinlemesine incelenmesini gerekli kılar. Cem, topluluk
üyeleri arasında uyumlu ilişkilerin, karşılıklı saygı ve anlayışın teşvik edilmesi yoluyla
bağların güçlendirilmesini hedefler.



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 3 / 4

Sonuç

Cem ayini, Alevilikte inanç, kültür ve toplumsal uzlaşmanın kesişim noktasını temsil
eder. Bu ayin yoluyla tolumsal birlik, manevi iç gözlem ve çatışma çözümüne verilen
önem, dünya genelindeki yerli geleneklerle güçlü paralellikler taşır; bu geleneklerde de
yaşlılar ve ritüel pratikler toplumsal uyumu ve ortak refahı sürdürmede önemli rol
oynar. Modern bağlamlarda Aleviler uygulamalarını uyarlarken, Dede’nin rolü ve tören
yapısı topluluk birliği için hayati önemini korumaktadır. Cem’i karşılaştırmalı ve geniş
bir perspektiften ele almak, onun sadece bir dini tören değil; aynı zamanda karşılıklı
saygı, açıklık ve toplumsal huzuru esas alan evrensel ve kadim değerlerin Alevi inanç
yapısının da temel taşı olduğunu gösterir.

Kaynakça & İleri Okumalar

Adebayo, Akanmu, Jesse Benjamin, and Brandon D. Lundy. 2014. Indigenous Conflict
Management Strategies: Global Perspectives. Lanham, MD: Lexington Books.

Coşkun, Gamze. 2022. “Alevilikte Cem ve Semah’ın Kaynağı Olarak Görülen Miraç
Hadisesi ve Kırklar Cemi.” Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi 103:
187-203.

Kreinath, Jens, and Refika Sariönder. 2018. “Dynamics of Ritual Reflexivity in the Alevi
Cem of Istanbul.” Religion and Society 9 (1): 145-159.

Lee, Gloria. 1996. “Defining Traditional Healing.” Justice as Healing: A Newsletter on
Aboriginal Concepts of Justice 1 (4): 1-5.

Ontario Human Rights Commission. 2024. “Indigenous Spiritual Practices.” Last
updated
2024.https://www3.ohrc.on.ca/en/policy-preventing-discrimination-based-creed/11-indi
genous-spiritual-practices

Muluken, Tibebu Kefale. 2020. “The Role of Indigenous Conflict Resolution Mechanisms
in the Pastoral Community: An Implication for Social Solidarity in Somali Region,
Shineli Woreda.” Open Access Library Journal 7 (2): 1-16.

Rençber, Fevzi. 2012. “Alevi Geleneğinde ‘Cem Evinin’ Tarihsel Kökeni.” Dinbilimleri
Akademik Araştırma Dergisi 12 (1): 73-86.

Schubel, Vernon. 2010. “When the Prophet Went on the Miraç He Saw a Lion on the
Road: The Miraç in the Alevi-Bektaşi Tradition.” In The Prophet’s Ascension: Cross-

https://www3.ohrc.on.ca/en/policy-preventing-discrimination-based-creed/11-indigenous-spiritual-practices
https://www3.ohrc.on.ca/en/policy-preventing-discrimination-based-creed/11-indigenous-spiritual-practices


Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 4 / 4

Cultural Encounters with the Islamic Miʿrāj Tales, 330-343. Bloomington: Indiana
University Press.

Tasbihi, Eliza. 2014. “The Prophet’s Ascension: Cross-Cultural Encounters with the
Islamic Miʿrāj Tales.” Al-Masāq 26 (2): 234-236.


