ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Yazar: Mehmet Bayrak

Alevilik ve Kurt Batiniliginde Kutsal Metinler
Yayin Tarihi: 2 Temmuz 2025
Ozet

Bu madde, Alevilik ve daha genis baglamda Kurt batini inanclar diinyasinda kutsal
metinlerin tarihsel, kulturel ve rittel islevini ele almaktadir. Zerdustlik, Mazdekcilik,
Yaresanlik, Ezidilik, Ahléhaqlik ve Alevilik gibi Mezopotamya merkezli batini
geleneklerde kutsal s6zll ve yazili metinlerin (gatha, ayet, beyt, ilahi, gewl, lawij vb.)
tasidigi 6nem vurgulanmaktadir. Bu metinler, cogunlukla manzum-lirik bicimde ifade
edilen, ritiel yasami ve toplumsal bellegi sekillendiren dini 6gretiler olarak kusaktan
kusaga aktarilmistir. Makale, Mezopotamya’nin ¢cokkatmanl dini mirasi icinde bu
metinlerin ortaya cikisini ve donusumunu tarihsel kaynaklara ve drnek metinlere
dayanarak incelemekte; ayni zamanda batini topluluklarin, 6zellikle “azinlk icinde
azinlik” konumunda yasamis Kurt gruplarin bu metinleri nasil koruyup gunimuze
tasidiklarini tartismaktadir. Sonuc olarak kutsal metinler, Kirt batinfliginin hem direnis
hem sureklilik araclari olarak, kalttrel ve dinsel hafizanin en temel tasiyicilari arasinda
degerlendirilmektedir.

Giris

Kirt batini geleneginde kutsal metinlerin tarihsel strekliligi ve islevi, ylzyillar boyunca
karsi karsiya kalinan katliam, strgun, zorla din degistirme, asimilasyon ve
yasaklamalara ragmen ayakta kalmayi basaran bir inang hafizasinin tanikligini sunar.
Bayrak’in (2015) yayimladigi ve ictoroslar bdlgesindeki oda kultiiri ile Kiirtce edebiyati
konu alan calismasinda bu hafiza su sozlerle ithaf edilmistir: “Bu calismayi; yuzyillar
boyu karsilastiklarn katliam, kiyim, kirnnm, stirgun, ihtida (zorla din degistirtme), temsil
(asimilasyon) ve yasak uygulamalarina ragmen, Kirt Batiniligi'nin Kutsal Metinleri
kategorisindeki gatha, ayet, beyt, ilahi, gawil, lawij gibi Klirtce, Tlrkce ve Farsca
manzum lirik dini eserleri giinimuze kadar tasiyarak Batini Yari (6ze donuk, dostluk ve
sevgi temelli) inanclarin ayakta kalmasini saglayan Baba, Dayé (Ana), Mlrsid, Seyid,
Pir, Dede, Rayber, Séx, Dervis, Zakir, Qewal, Sair, Asik, Dengbéj ve Kilambéjler’e ithaf
ediyorum.”

Bu vurgu, Yukari Mezopotamya’nin insanlik tarihi boyunca ev sahipligi yaptigi cok
katmanli mitolojik, kilttrel ve batini birikimin strekliligine isaret eder. Bu bolge, hem

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfal/9



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

dogal ve felsefi hem de coktanrili ve tektanrili pek ¢ok inan¢ sistemine zemin
hazirlamis; ayni zamanda bu inanclarin tasiyicilarini ginimuze dek ulastirmistir.
Zerdustilik, Manicilik, Mazdekcilik, Hurremilik, Babekilik, Karmatilik, Ezidilik, ismaililik,
Vefailik, Babailik, Kizilbaslik, Alevilik, Ahléhaglik, Kakailik, Rayéhaqlik ve Yaresanlik gibi
batint inanclar, tim baskilara karsin bu cografyada yasamaya devam etmis; dini-s6zli
kultdrdn drdnleriyle bugune tasinmistir.

Bu kultarel surekliligin arkeolojik ve yazili belgelerle desteklenmesi, bélgenin tarihsel
derinligini ortaya koyar. Her gecen gin, Kuzey Mezopotamya inang-kultlrine dair yeni
bulgulara rastlanmakta; Gilgamis Destani’nin yeni dizelerinden, Hurrilere dair
yazitlara; Zaho bdélgesinde bulunan, sekiz kilo agirhginda ceylan derisine yazilmis ve
dunyanin en eski kitabi kabul edilen Celva adli kutsal metinlere; hatta 12.500 yil
oncesine tarihlenen Gébeklitepe kalintilarina kadar uzanan kesifler, bu cografyanin
kaltarel tarihini strekli yeniden yazmaktadir.

Baski ve Suclamalar Altinda: “Azinlik icinde Azinlik” Batini Topluluklarin
Tarihsel Seruveni

Kirt batinf inanglarini tasiyan etnik topluluklar, tarih boyunca bulunduklari
cografyalarda ¢cogu zaman “azinlik icinde azinlik” konumunda varlik strdirmuslerdir.
Bu topluluklar, 6zellikle semavi dinlerin ortaya ¢cikmasindan sonra sistematik baski,
suclama ve dislanmalarla karsi karsiya kalmis; bu surec, dinsel, toplumsal ve siyasal
acidan son derece acili bir tarihsel seyir izlenmesine yol acmistir.

Ornegin, kadini toplumsal milkiyete katan ve harem diizeninden kurtararak
ozglrlestirmeyi amaclayan Mazdekci inanc cevreleri, islam halifeleri tarafindan iran
hikdmdar I. Kavad'a (Kavaz) atifla “kadin satan” anlaminda asagilayici “kavaz”
ifadesiyle suclanmistir. Benzer sekilde, Zerdlst’un Zend-Avesta adli kutsal metnine
bagh topluluklar, hem “atese tapmak”la hem de “zindiklik” yani dinsizlikle itham
edilmistir.

Bu suclamalarin siyasal ve toplumsal alandaki etkilerini Nagihan Dogan, Abbasi
donemi ornekleriyle ayrintilandirir. 8. yuzyilda halife Muhammed el-Mehdi'nin,
“zindiklan” ifsa etmek ve ortadan kaldirmak icin 6zel bir gérevlendirme yaptigi; bu
gorevin icrasi icin “sahibu’z-zendeka” unvanini tasiyan bir yetkili atandigi goralar. 780
yilinda Bizans seferine ¢ikan EI-Mehdi, Halep’e ulastiginda zindiklara karsi ilk emirlerini
verir; bu kapsamda baslatilan takip sureci sonucunda Halep ve cevresinde
yakalananlar halifenin emriyle déldartluar. Bu politika dylesine 6nemlidir ki, halife El-
Mehdi, oglu ve halefi EI-Hadi’'ye ayni uygulamay! sirdirmesi yoninde vasiyet
birakmistir (Dogan 2015, 225).

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa2/9



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Zamanla, islami otoriteye karsi mesafeli duran Maniheist ve iran kékenli dualist
inanglara bagli topluluklarin potansiyel bir tehdit olarak algilanmasi, “zindik” ve
“zendeka” terimlerinin islam terminolojisine dahil edilmesini ve yeniden
tanimlanmasini beraberinde getirmistir. “Zindik” kelimesinin kdkeni, Zerdust
geleneginin kutsal kitabi Avesta’nin yorumuna dayanan Zend'e uzanir. Zerdust din
adamlari bu yorumlari sapkinlik olarak degerlendirmis ve Zend'i kutsal kabul edenleri
“Zendi” olarak tanimlamistir. Bu adlandirma, islami dénemde Arapcalastirilarak
“zindik”a dontsmis; zamanla Maniheist, Mazdekgi ve diger dualist egilimli batini
geleneklerin tumu icin kapsayici bir suclama kategorisine donusmustur (Bayrak 2015).

inancglarin Siirekliligi ve Kiiltiirel Bellek: Mezopotamya’dan Giiniimiize
Yansiyan izler

Resmf kultlr anlayisi, uygarhk ve kaltirin yalnizca kendi varligiyla basladigi varsayimi
uzerinden kurgulanmis; bu topraklarda kendisinden once birikmis kulturlerin sonraki
kusaklara etkisini bluyuk 6lcude gérmezden gelmistir. Oysa bu yaklasim, ne tarihsel ne
de toplumsal gerceklikle értismektedir. Bu elestiriyi dile getiren Mehmet Bayrak, 1996
yilinda Ronahi gazetesinde yayimladidi “inanclarimizi Taniyor Muyuz?” baslikli
yazisinda bu kultUrel kopusun sorunlarina dikkat ceker (Bayrak 1996).

Tarih boyunca bir cografyada ardisik bicimde yasayan uygarliklarin kilttrel etkileri,
kacinilmaz olarak sonradan gelen toplumlari da etkilemis; dnceki ve sonraki inanclar
arasinda sentezler olusmustur. Bu etkilesim, 6zellikle eski din ve kultarlerin, yeni
gelenlerin dokusuna islemesi biciminde tezahur etmistir. Mezopotamya, bu anlamda
yalnizca dogal ve felsefi degil, hem ¢oktanrili hem de tektanrili bircok inancin dogdugu
ana merkezlerden biridir. Bu kadim cografya, ayni zamanda Ortadogu ile Uzakdogu
arasinda bir kopru islevi gormus; Konflicyanizm ve Budizm gibi doga-felsefi dinler ile
Yahudilik, Hiristiyanlik ve islam gibi semavi dinlerin cikis noktasi olmustur. Bu dinlerin
kutsal metinleri de yine bu bdlgenin dillerinde yazilmistir. Her biri tarihsel olarak bir
onceki inanctan etkilenmis ve bu etkiler bugtune dek surmustur.

Ozglir Seyben’in de belirttigi Gzere, islamiyet éncesi Anadolu’da varlik gdsteren
Zerdustluk, Paganizm, Hiristiyanlik ve Musevilik gibi inanclarin etkileri, geleneklerde,
dugunlerde, hasat senliklerinde, oyunlarda ve ritliel uygulamalarda gunimiuze kadar
ulasmistir. Simya, adak adama, tiirbe ziyareti gibi pratikler, Ortodoks islam anlayis!
tarafindan dislansa da guclu bicimde varliklarini korumustur (Seyben 2004).

Bu tarihsel surekliligin ifadesi, Zerdlist'in 2500 yil 6nce dile getirdigi 6gretilerde de
acikca gorullr. Kartceye “rast bifikrin, bipeyvin U bikin” olarak ¢evrilen 6gutlerinde

Zerdust séyle der: “Ey insan! Dogru yolu terk etme... lyi diistin, dogru séyle, iyi isler
yap... Eline, diline, beline sahip ol!... Atesi koru; cinkd o safligin ve dogrulugun

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa3/9



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

simgesidir...” (Sen 2004). Bu mirasin derinligine isaret eden bir baska o6rnek ise, 17.
ylUzyilda Fransiz dustnur Volney'nin ZerdUsti bir din adamina atfettigi su s6zlerde
bulunur: “Yahudiler, Hiristiyanlar, Muslumanlar... Ne sdylerseniz soyleyin, sizler sadece
Zerdust’Un yolunu sasirmis cocuklarisiniz!” (Bayrak 2014, 17).

Semavi Metinlerin Kékeni Uzerine Batini Yaklasimlar

Kutsal kitaplarin kokenine iliskin tarihsel sorgulamalar, 6zellikle batini geleneklerde
onemli bir disinsel mirasa sahiptir. Bu baglamda Volney’nin, tim semavi dinlerin
aslinda Zerdust'Un 6gretisinin farkli yorumlar oldugu yonindeki tespiti (Bayrak 2014,
17), tarihsel ve kulturel streklilik baglaminda anlam kazanmaktadir. En eski kutsal
metinlerin temelini olusturan mitolojik motiflerin kapsamli érneklerine Zerdust'un
Zend-Avesta’sinda rastlanir. Milattan énce 1400-1300 yillari arasinda yasadigi kabul
edilen Hz. Musa’ya atfedilen Tevrat ise, tarihsel olarak M.0. 300 yillarinda
tamamlanmis ve bu slrecte Avesta’dan 6nemli 6lcude etkilenmistir.

Bu baglamda Tevrat'in pek ¢cok béliminin, basta Gilgamis Destani ve Stimer mitolojisi
olmak uUzere eski Mezopotamya mitoslariyla ic ice gecmis olmasi dikkat cekicidir.
Tevrat'in diger kisimlarinin ise sonradan farkh dini 6nderlerce kaleme alinarak
eklendigi ifade edilmektedir. Batin inanclar acisindan bakildiginda, bu metinler
“semavi” degdil, “mahluk” yani insan eliyle yazilmis belgeler olarak kabul edilir.

Bati’da bu yaklasimlari destekleyen calismalar giderek artmakta, “Tevrat’i Kim Yazdi?”
veya “incil’i Kim Yazdi?” gibi basliklar altinda yayinlanan eserlerde bu metinlerin
kdkenleri sorgulanmaktadir. Siimerolog Muazzez iimiye Ci§ da Kur’an, incil ve
Tevrat’'in Simer’deki Kékeni adh calismasinda, bu kutsal kitaplarin Mezopotamya’daki
mitolojik ve ritliel mirastan tlredigini savunmaktadir (Cig 2007).

Safa Kacmaz da benzer bir yaklasimla, Tevrat, incil ve Kur’an’in yazinsal ve ritiiel
kaynaklarini Mezopotamya’nin yazili belgelerinde arar. Ona gore, c6zUmlenen eski
tablet yazitlari, bu kutsal metinlerin tamaminin Simer ve Akad ilahilerindeki anlatim
ve kurallara dayandigini ortaya koymaktadir. Bu ilahiler yalnizca dini ifadeler degil,
ayni zamanda Mezopotamya toplumlarinin en eski kurum ve iliskilerinin temsili olarak
gorulmelidir (Bayrak 2015, 7).

Mitoloji uzmani Yasar Atan’in ifadesiyle, tanrilar insanin korkularindan dogmus,
erisemedigi arzularin gélgeleri haline gelmistir. ilkcag insani, dogayi ve korkularini
anlamlandirmak icin tanrilar yaratmis; ancak bu tanrilar, insanhiga cogunlukla boyun
egmeyi dayatmistir. Buna karsilik bazi ozanlar, tanrilari donustlrerek insani 6zgurlige
ulastiracak yollar aramislardir (Atan 2007, 58).

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa4/9



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Ozellikle semavi dinlerin ortaya cikis slirecinde, insanlarin bilmediklerine, cdzemedigi
doga guclerine “Allah” adini vererek tapmalari sik rastlanan bir egilim haline gelmistir.
Buna karsilik dogal ve felsefi inanclarda Tanri-insan algisi cok daha merkezi bir
konumdadir. Bu anlayis, 14. yUzyilda Hur(fi dnderi Fazlullah’in su s6zlerinde gUclu bir
sekilde dile getirilir: “Biz evrenin tanrisi olarak insani bulduk.”

“Zend-Avesta”nin Bati’'ya Tasinmasi ve Kilturel Sureklilik

ZerdUstiligin kutsal metinleri, daha milattan énce Herodot, Ksenophon, Plutarkhos,
Plinius ve Eflatun gibi eski Yunan dusundarleri tarafindan biliniyordu. Bu metinlerin
tarihsel sayginligi ve yayginhgi, 6zellikle Sehristani’nin el-Milel ve’n-Nihal adl eseri
araciligiyla 19. ylzyil ortalarindan itibaren Bati dillerine cevrilerek daha da genis
kitlelere ulasmistir. Bu eser lizerine “Kadim iran’da Din” baslikli bir inceleme yapan
Semseddin Yaltkaya, ZerdUstiligin yalnizca iran’da degil, iskenderiye Okulu araciigiyla
Misir ve Yunanistan’a, Babil sirgini Uzerinden Yahudilige ve Hristiyanliga, Karmatiler
yoluyla da islamiyet’e kadar nifuz edebildigini vurgulamaktadir. Yaltkaya'ya gore,
islamiyet’in baskisina ragmen Mecusilik tamamen silinememis, iran’in i¢ kesimlerinde
ve Hazar Denizi kiyllarinda Zerdust'un sadik izleyicileri inanclarini koruyabilmistir
(Bayrak 2015).

Mehmet Bayrak, 1994 yilinda yurtdisina ¢ikmak zorunda kaldigi donemde yayimladigi
bir calismasinda, Prof. Dr. Ali Nihad Tarlan’in Zerdust’in manzum ve lirik s6zlerinden
olusan “Gatalar”i Turkceye kazandiran cevirisine yer vermistir. Bu metinler, Tarlan’in
iran’da Firdevsi’'nin dlim yilddonimu vesilesiyle yaptidi bir ziyarette edindigi ingilizce
ceviri kaynaklar Uzerinden Turk literatlrine kazandirilmis ve Zerdust'un siirleri olarak
degerlendirilmistir (Bayrak 1994, 357-408).

ZerdUstiligin Bati dinyasindaki yayilimi ise 1755'te Anquetil Duperron’un
Hindistan’dan getirdigi ve Pehlevi dilinde yazilmis alti kutsal metinle gerceklesmistir.
Bu metinler, Zend-Avesta‘yi olusturan temel kitaplari icermekte ve Avrupa’nin bu
kadim inang sistemini daha yakindan tanimasini saglamaktadir.

Bu tarihsel surekliligin altini cizen arastirmalar, Simerler'den itibaren dinsel ve edebi
metinlerin s6zlU kultirden yaziya gecisinde ritielin merkezi roliunUu vurgular. T. Uysal
ve M. Turk, bircok evrensel mitolojik ve edebi motifi ilk kez SUmer tabletlerinde
belgeleyen kulturel kokun, Mezopotamya’'nin evrensel kultlur Gzerindeki belirleyici
etkisini ortaya koydugunu ifade eder. Onlara gore, evrenin olusumu, yaratilis, tanrisal
yasalar ve kadinlara iliskin inanclar gibi pek cok temel kavramin izi bu erken
metinlerde mevcuttur (Uysal ve Turk 2012).

Zeynep Beydagdi, Turan Alptekin ve Hakki Ozglines gibi arastirmacilar da Stimer

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa5/9



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

mitolojisinin semavi dinlerdeki bircok yapiyi etkiledigini; 6zellikle “Tanr evleri”, “Tanri
gazabi” ve “kadinin yaratilhis mitleri” gibi anlatilarin bu erken dénem inanclarinin
izlerini tasidigini savunur (Beydagi 2014; Alptekin 2015; Ozgtines 2008). Tum bu
aktarimlar, Mezopotamya’nin yalnizca tarihsel degil, disinsel ve inangsal surekliligin
de merkezinde yer aldigini géstermektedir.

Bu cercevede, islamiyet’in bdlgeye girisiyle birlikte Zerdiisti gelenekler lizerinde biylik
bir tahribat yarattigi, 6zellikle Kirt siirinde ve kultirel bellekte derin bir yara olarak
anildigi da dikkat cekmektedir. Zerdustiligin ardindan gelen batini gelenekler bu yikimi
dogrudan deneyimlemis ve s6zli metinler yoluyla hafizada tasimistir (Bayrak 2015).

Kutsal Metinden Siire: Mezopotamya’da Manzum Gelenegin izleri

Anadolu ve Mezopotamya gibi uygarliklarin besigi olan cografyalarda, ilkcaglardan bu
yana yasamis olan bilginleri, sairleri, asiklari, mizisyenleri ve onlarin kullandigi
enstrimanlari yok sayarak kulturel Gretimi yalnizca sonradan gelen halklarla
baslatmak, bilimsel gerceklikle bagdasmamaktadir. Ornegin, bugiin Anadolu’da ve
Mezopotamya’da kullanilan calgilarin, baglama dahil, pek cogunun Stimer ve Hitit
dénemlerine kadar uzandigini bilmeden saglikli bir c6zimleme yapmak mumkin
degildir.

insanlik tarihine bakildiginda siirin en eski sanat bicimlerinden biri oldugu; yazi dncesi
donemlerde bile insanlar tarafindan sesli olarak icra edildigi ve zamanla resimle,
yazinin bulunmasindan sonra ise yazili bicimde aktarilmaya baslandigi gérilmektedir.
Genel kabul goéren yaklasima gore, edebiyatin en eski turu siirdir; duzyazi ise cok daha
sonra gelismistir. Bugun eski topluluklarin devami olarak kabul edilen koylulerin
dusuncelerini manzum bicimde ifade etmeleri, duz yazida ise duraksamalari bu savi
destekler niteliktedir.

Simerolog Muazzez ilmiye Ci§, Simer siir ve ilahilerine dair dérnekler sunarken; Asli
Kayabal da, SUmer tanri ve tanricalarinin birbirlerine yazdigi ask siirlerini “Simerler'de
Balli Ask” baslikl calismasinda dile getirir. Bu siirlerden birinde sdyle denir: “Ey yluce
hanimim / Ey benim sahane inanna’m / Ey benim kutsal miicevherim / Ben slrecedim
senin tarlani /... / Suar tarlami bal adam / Beni tatlandiran bal adamim / ...” (Kayabal
1998; Cig 2002a; 2002b).

Kur'an’in “Suara” (Sairler) Suresi'ndeki olumsuz ifadelere karsin, 6zellikle ZerdUstiligin
kutsal kitab1 Avesta gibi erken donem metinlerde siirsel anlatim basat bir konuma
sahiptir. Avesta‘nin “Gathalar” bolumu esas olarak manzume-lirik yapiya sahiptir. Bu tur
siirsel metinler Alevi Kiirtler arasinda “ayet” ve “beyt”, Ezidilerde “qawil”,
Yaresanlarda ise “beyt” ve “kelam” adlariyla tanimlanir.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa6/9



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Mezopotamya’dan dunyaya yayilan bu manzum-lirik gelenek, Eski Ahit'te “Baslangicta
sOz vardl” ifadesiyle karsiligini bulmus; s6z, kutsal addedilmis ve yUceltilmistir. Alevi-
Bektasi edebiyatinda yer alan “ayetleme” tlrl de bu gelenegin bir uzantisi olarak
degerlendirilebilir.

Yalnizca Mezopotamya genelini degil, Yukari Mezopotamya’'nin Urfa-Diyarbakir-Mardin
Ucgeninden gelen sesler bile bu kulturel surekliligin zenginligini ortaya koyar: “Dua ile
agit; keman ile baglama; zikir veya hoyrat; ney, tef ya da piyano... Miizisyen, dengbéj
ve Alevi-Bektasi ozani... Mezopotamya’'da Dicle ile Firat'in caglayisina karisan sanatin,
tapinmanin ve zanaatin sesleri insani binlerce yilin icinde dolastiriyor...” (Atlas 2015).

Yaresan Sairlerinin Kurt Batiniligine Katkisi

Ortacag’'in dogmatik karanligina karsi, dogal ve felsefi dinlerde siir ve muzik,
aydinlatici birer arag islevi gormustir. Bu baglamda, yalnizca Yaresan Aleviligi'ne
mensup 7.-13. yuzyillar arasinda yasamis yaklasik 40 kadin ve erkek Kurt sairinin
eserleri gunumuze ulasabilmistir. Kart toplumunun farkli inan¢ gruplarina mensup
kesimlerinde, 6zellikle Ezidilik, Ahlé Haq ve Kakailik gibi gelenekler, dini siir ve miizik
acisindan daha avantajli olmus ve bu birikim Kurt edebiyatinda goranurluk
kazanmistir.

Bu cercevede, yaklasik 4500 yillik bir sirec boyunca, insanlarin her zaman, her yerde,
her tarzda ve bicimde siir sdyledikleri ve destanlar yarattiklar séylenebilir (Kaynardag
1979). Ozanlar, asiklar ve dengbéjler siirlerini yazmaktan ¢cok soyler; eserlerini ya da
anonimlesmis halk siirlerini muzik esliginde seslendirirlerdi.

Kurt sairleri, islamiyet’in etkisi altina girmeden dnce kendi anadillerinde siir Uretirken,
islam’in yayilmasiyla birlikte Arapcaya, ardindan da Farscaya yénelmislerdir. Fars
dilinde siir yazan ilk Kirt sairlerden biri olarak Melik Sarayé Bihar anilirken, Fars
edebiyatinin kurucu figurlerinden sayilan ve 1140-1202 yillari arasinda yasayan
Nizami-i Gencevi’'nin de Kirt kokenli oldugu bilinmektedir.

ZerdUstilik, Mazdekgilik, Hirremilik ve Yarsanilik gibi batini geleneklerin mensubu
sairlerde bu dilsel donlisimun izleri acikca gorilmektedir. Cografi ve kulturel
konumlari itibariyla islam etkisinden kismen uzak kalan Yarsani Goran sairleri bu
0zelligi daha belirgin bicimde sergilemistir. Maruf Haznedar’'a gore, Yarsan
edebiyatinin temelini Gorani lehcesi olusturmakta ve bu gelenek, Zerdlsti mirasla
dogrudan iliskilendiriimektedir. Yarsaniler, Arapcayi degil Kirtceyi tercih etmis;
inanclarini siir yoluyla aktarmislardir.

Yaresan sairlerinin eserleri arasinda yer alan metinlerin cogu gizli yazi sistemleri ve

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa7/9



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

sifreli dil yapilari ile olusturulmus olup, bu durum onlari hem saklamayi hem de
gelecek kusaklara aktarmayr mumkuidn kilmistir. Bu metinler arasinda sunlar sayilabilir:
Serencam, Dewrey Baldl, Defteri Pirdiweri, Defteri Diwani Gewre, Diwani Sawa, Defteri
Ramyaw, Kelami Almas Xan, Kelami Dersés Kuli Kirindi, Diwani Sa Teymdr Bani Yaranti,
Kelami Newroz ve digerleri. Ozellikle Serencam, Dewrey Baldl, Defteri Diwani Gewre
ve sonradan olusturulan Zebdré Haqgigat, Yarsani kutsal metinlerinin temel kaynaklari
arasinda yer almaktadir.

Bu Kurtce-dilsel ve batini 6zellikler yalnizca Yaresan inanciyla sinirl kalmaz. ZerdUsti
gelenegin devami niteligindeki Ezidilik de benzer 6zellikler tasir. Ezidiler, kutsal metin
olarak kabul ettikleri Mushafé Res, Kitab-i Cilwe ve Seyh Adi ilahileri‘nin yani sira
oldukca zengin manzum kutsal metin kulliyati Gretmis; bdylece Kurt kulturel mirasinin
onemli tasiyicilari arasinda yer almistir. Alevilik ile Ezidilik arasinda ritiieller, kurumlar
ve kutsal degerler bakimindan bircok benzerlik bulunduguna isaret eden yaklasimlar,
bu dinleri folklorik halk inanclar olarak da tanimlar (Ozturk 2012).

Son olarak belirtilmelidir ki, batini topluluklarin inanclarini ve kdlturlerini aktaran esas
kaynaklar; ylzlerce yil sonra yazilmis menakibnameler veya islami motiflerle yeniden
Uretilmis halk kitaplar degil, dogrudan bu topluluklarin ozan, mizisyen ve dini
onderlerinin kalplerinden, zihinlerinden suzulip gelen, gindelik hayati ve ibadet
ritellerini kusatan manzume-lirik kutsal metinlerdir.

Sonug¢

Alevilik ve Kirt batiniliginde kutsal metinler, yalnizca dinsel bilgi aktaricilari degil; ayni
zamanda kulturel hafizanin, direnisin ve toplumsal kimligin tasiyicilandir.
Zerdustlikten Yaresanliga, Ezidilikten Alevilige kadar uzanan bu inanc zinciri,
Mezopotamya merkezli kadim bir s6zIU ve yazili gelenek etrafinda érulmustar. Gatha,
beyt, ayet, gewl, kelam gibi manzume-lirik formlarda ifade edilen metinler, tarih
boyunca baski, asimilasyon ve inangsal dislanmaya ragmen varliklarini strdirms;
ezoterik sdylem, siir ve muzik araciligiyla inang sistemlerinin ruhunu canli tutmustur.

Bu metinler, yalnizca ritliel ve ibadet dilinin bir parcasi degil, ayni zamanda felsefi,
kozmolojik ve etik 6gretilerin tasiyicisidir. Semavi dinlerin yazili metinlerinin bile
Mezopotamya mitolojileriyle olan yakin iliskileri g6z 6nline alindiginda, bu cografyada
ortaya c¢ikan batini geleneklerin yalnizca alternatif degil, kurucu bir inang ve kultur
evreni olusturdugu goralur.

Ozellikle Yaresan, Ezidi ve Alevi topluluklarin kutsal metinlerinde gérilen siirsellik,
anonimlik, ezoterik sifreleme ve s6zIU aktarima dayal yapi, bu inanclarin islami
merkezi otorite karsisinda koruduklari 6zerk yapinin ve kiltirel strekliligin bir

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa8/9



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

gostergesi olmustur. Alevilik ve Kirt batiniligi, bu metinler araciligiyla hem kendi ic
dinamiklerini kurmus hem de Mezopotamya’nin kadim inan¢ mirasini buglne
tasimistir.

Kaynakca & ileri Okumalar

Atan, Yasar. 2007. “Akdenizli Tanrilar.” Evrensel Kdltar, sayl 184: 58.
Bayrak, Mehmet. 1994. Kirdoloji Belgeleri I. Ankara: Ozge Yayinlari.

Bayrak, Mehmet. 2015. “06Kirt Batiniliginde Kutsal Metinler.” ictoroslar’da Oda
Kultdrd ve Kirtce Edebiyat. Dosya.

Beydagi, Zeynep. 2014. “Semavi Dinlerin Mitolojik Kokenleri.” Demokratik Modernite,
say! 10.

C19, Muazzez ilmiye. 2002a. “Sumer Edebiyatindan Ornekler.” Berfin Bahar, sayi 57.
C1§, Muazzez ilmiye. 2002b. “Sumer Tanri Evleri ve ilahiler.” Munzur Dergisi, sayi 10.

C1§, Muazzez ilmiye. 2007. Kur’an, incil ve Tevrat’in Simer’deki Kékeni. istanbul:
Kaynak Yayinlari. 15. baski.

Dogan, Nagihan. 2015. “Erken Abbasi Hilafetinde Zindik Avi ve Zendekaya Dair
Algilar.” In Otekilerin Pesinde: Ahmet Yasar Ocak’a Armadan, edited by M. Oz and F.
Yesil. istanbul: Timas Yayinlari.

Kayabal, Asli. 1998. “Siimerler'de Balli Ask.” Gezi Ozel.

Kaynardag, Aydin. 1979. “Sézlu Siirden Siir Kitabina.” Didnya, 24 Nisan.

Oztiirk, Mustafa. 2012. “Folklorik Halk Dindarli§i.” Taraf Gazetesi, 27 Temmuz.
Ozgiines, Hakki. 2008. “Simer Dininden Kutsal Dinlere Yansimalar.” Tiroj, sayi 31.

Uysal, Tuncay ve M. Turk. 2012. “Ortadogu Kultlirinde Dinsel ve Edebi Metinlerin
izleri.” Demokratik Modernite, sayi 3.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa9/9



