ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Yazar: Volkan Ertit

Alevilikte Sekulerlesme
Yayin Tarihi: 2 Temmuz 2025
Ozet

Alevi sekllerlesmesi, modernlesmenin etkisiyle Tlrkiye'deki Alevi topluluklarinda dini
inan¢ ve kurumlarin etkisinin zayiflamasini tanimlamak icin kullanilan bir kavramdir.
Bu dénusim, klasik sekulerlesme teorisinin 6ngdérdligu bicimde, inang ve
uygulamalarda azalma ile aciklanabilir. 1950’lerden itibaren Alevilerin gundelik yasami
modernlesmeden etkilenmis, 1980 sonrasi Alevi kimliginin kamusal alanda
gorunurltgu artmistir. Ancak bu goérinurlik dini canlanma degil, daha c¢ok kulturel bir
kimlik insasi olarak degerlendirilmelidir. Zira Alevilerin yogunluklu yasadigi bélgelerde
yapilan niteliksel arastirmalar, evlilik, musahiplik, dedelik ve cem rituelleri gibi
geleneksel yapilarin gencg kusaklar arasinda islevini kaybettigini gostermektedir.
Dedelerin otoritesi azalmis, cemler kiltlirel torenlere dontismustir. Bu durum, dini
kurumlarin yerini sekiler yapilarin almasiyla aciklanabilir. Musahipligin yerini STK'lar,
dedeligin yerini hukuk, cemlerdeki egitimin yerini okullar almistir. Boylece Alevilik
inanctan cok aidiyet temelli bir kultirel forma evrilmis, folkloriklesmistir. Bu dontsum,
sekUllerlesme teorisinin Bati disi baglamlarda da agiklayici glcinu ortaya koymaktadir.

Alevi Sekulerlesmesi

Alevi sekulerlesmesi, modernlesme surecinin etkisiyle Turkiye'deki Alevi topluluklarinin
geleneksel inang yapilarinda ve dini kurumlarinda meydana gelen dontsimu
tanimlamak icin kullanilan bir kavramdir. Alevi sekulerlesmesi bu ansiklopedi maddesi
icin klasik sekulerlesme teorisi cercevesinde sunulacaktir. Klasik sekilerlesme teorisi,
modernlesmenin dogrudan dogruya dinf inang¢ ve uygulamalarda azalma ile
sonuclandigini ileri stirer (Bruce 2002; Wilson 1976). Bu teoriye yonelik elestiriler
ozellikle 1990’lardan itibaren ivme kazanmis; kiresel diizeydeki dinf canlanma
ornekleri ve dinin politik alandaki etkisi gibi olgular, sekllerlesme teorisinin evrensel
gecerliligi agisindan sorgulanmistir (Berger 2008; Stark 1999). Bu ansiklopedi maddesi,
sekllerlesme teorisinin Batl Hristiyanligi disindaki dini gruplar tzerindeki gecerliligini,
Tarkiye'deki Alevi topluluklar 6rnegi Uzerinden tartismaktadir.

Alevilik, tarihsel olarak dislanmislikla sekillenmis, hem kirsal izolasyon hem de kimlige
dair hassasiyetlerle tanimlanan heterodoks bir inang sistemidir (Erdemir 2004; Lord

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfal/4



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

2017; Zeidan 1999). Turkiye'de 1950’lerden itibaren ivme kazanan modernlesme
sureci, Alevilerin gindelik yasam pratiklerini derinden etkilemistir. 1980’lerden sonra
gozlemlenen “Alevi canlanmasi” (Alevi revival) ile birlikte, Alevilik daha goérunur hale
gelmis ve Aleviler kamusal alanda kendilerini daha acik ifade edebilmistir. Ancak bu
canlanmanin Aleviligin gundelik hayattaki etkisini artirip artirmadigi sorusu,
sekulerlesme acisindan kritik onemdedir. 1960’lardan itibaren sol ideolojilerle
yakinlasan Aleviler, dini kimliklerinden cok sinifsal ve siyasal kimlikleriyle 6ne
cikmislardir. Bu strecte cem rituelleri zayiflamis, dedelerin otoritesi sarsilmistir. Ancak
1980’lerden itibaren Alevi dernekleri kurulmus, dedeler bu yapilar icinde yer almis ve
Alevilik daha sistemli bicimde temsil edilmeye baslanmistir (Dressler 2012; Soner &
Toktas 2011). Bu donusum, Alevilik’in folklorik ve kalturel bir kimlik olarak yeniden
insa edilmesine zemin hazirlamistir (Sokefeld 2004).

Ancak Corum ve Tunceli illerinde yapilan niteliksel alan arastirmasinda, farkh
kusaklardan 40 kisiyle (20 ebeveyn ve onlarin evli cocuklari) derinlemesine goérismeler
gerceklestirilmistir. Evlilik, musahiplik, dedelik ve cem ritlelleri temelinde kusaklar
arasl donusum analiz edilmistir. Bu arastirmada geleneksel Alevi kurumlarinda bazi
cdzulmeler ya da esnemelerle karsilasiimistir. Ornegdin geleneksel Alevilikte evlilik
topluluga kabullin 6n kosuluydu. Ancak ginimuzde bosanma daha kabul edilebilir
hale gelmis, Alevi olmayanlarla evlilikler yayginlasmistir. Bu durum, dini sinirlarin
esnemesine ve toplumsal kontrol mekanizmalarinin zayiflamasina isaret etmektedir.
Bununla birlikte, kutsal kardeslik bagi olarak géridlen musahiplik kurumu, geng
kusaklar arasinda islevini yitirmis gérinmektedir. Ozellikle sehirlesme, bireysellesme
ve cem torenlerine katilimin azalmasi, bu kurumu sembolik hale getirmistir.
Musahiplikle birlikte dini dnderlerin de gucu ve prestijinde azalma dikkat cekmektedir.
Dedeler, gelenekte hem dini hem de toplumsal otorite figirleriydi. Ancak bugin, geng
kusaklar dedelere basvurmamakta, bircok dede kentlerde farkli mesleklerde
calismaktadir. Cem rituelleri kultdrel bir etkinlige dondsmus, “dlskin” ilan edilme gibi
sosyal yaptirnmlar anlamini yitirmistir.

Boyle bir toplumsal dontsum klasik sekulerlesme teorisinin temel iddialariyla
ortismektedir. Modernlesme ile birlikte dint kurumlarin toplumsal islevleri sektiler
kurumlara gecmistir (Stolz 2010; Hirschle 2014). Ornegdin, musahipligin yerini STK'lar,
dedeligin yerini devletin hukuku, cemlerdeki egitimin yerini devlet okullari almistir. Bu
durum, Alevi canlanmasinin bir dinf canlanmadan cok, kiltlrel kimlik temelli bir
canlanma oldugunu gostermektedir. Sokefeld’'in (2004) “folklorlasma” kavrami,
Aleviligin bu yeni bicimini aciklamada kullanishdir. Cem, semah ve saz gibi ritteller,
artik inangsal degil, kimliksel gbstergeler olarak varlik géstermektedir.

Sonug¢

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa2/4



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Sonug olarak Alevi sekulerlesmesi, inancin bireysel yasam Uzerindeki yonlendirici
etkisinin azalmasini ifade etmektedir. Bu baglamda, Alevilik modern Turkiye
toplumunda inanctan ziyade aidiyet temelli bir kulttrel forma evrilmektedir.
Sekulerlesme teorisi, bu dontisimun anlasilmasinda Bati-disi ve Hristiyan olmayan
baglamlarda da aciklayici bir cerceve sunmaktadir.

Alevi sekulerlesmesine dair bu madde, modernlesme sureclerinin Turkiye'deki Alevi
topluluklarinin dini kurumlarini, ritlellerini ve toplumsal yapisini nasil donUsttrdliguni
aclk bicimde ortaya koymaktadir. Klasik sekulerlesme teorisi temelinde ele alinan yazi,
Aleviligin yasayan bir inang sistemi olmaktan c¢ikarak kulttrel bir kimlik formuna
doénustigunu savunmaktadir. Musahiplik, dedelik ve cem gibi yapilar, 6zellikle geng
kusaklar arasinda baglayici dini islevlerini yitirmis ve yerlerini sivil toplum, hukuk ve
kamusal egitime birakmistir.

Corum ve Tunceli'de yapilan saha arastirmasi, bosanma ve farkli inanclardan
evliliklerin artik daha kabul edilebilir oldugunu; dedelerin otoritesinin azaldigini ve
eskiden kutsal olan pratiklerin buyUk 6lctide sembolik hale geldigini ortaya
koymaktadir. Bu 6rnek, Alevi canlanmasinin bir dinf dirilisten ziyade, kulttrel bir
gorunurlik oldugunu goéstermektedir. Sonuc olarak, Alevilik artik bireysel yasami
yonlendiren bir inanc¢ alani olmaktan cok, tarihsel dislanmislikla bicimlenmis ve
modern kosullara uyarlanmis kolektif bir kimlik gdostergesine donusmustur.

Kaynakca & ileri Okumalar

Berger, Peter L. 2008. “Secularization Falsified.” First Things: A Monthly Journal of
Religion and Public Life 180 (February): 23-28.

Bruce, Steve. 2002. God Is Dead: Secularization in the West. Oxford: Blackwell
Publishing.

Dressler, Markus. 2012. “Dede.” In Encyclopaedia of Islam, THREE, edited by Kate
Fleet, Gudrun Kramer, Denis Matringe, John Nawas, and J. Stewart Devin. Leiden: Brill.
https://doi.org/10.1163/1573-3912 ei3_COM 25960

Erdemir, Aykan. 2004. Incorporating Alevis: The Transformation of Governance and
Faith-Based Collective Action in Turkey. Doktora tezi, Harvard University.

Hirschle, Jochen. 2014. “Consumption as a Source of Social Change.” Social Forces 92
(4): 1405-1433. https://doi.org/10.1093/sf/sou001

Lord, Ceren. 2017. “Between Islam and the Nation: Nation-Building, the Ulama and

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa3/4


https://doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_25960
https://doi.org/10.1093/sf/sou001

ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Alevi ldentity in Turkey.” Nations and Nationalism 23 (1): 48-67.
https://doi.org/10.1111/nana.12238

Sokefeld, Martin. 2017. “Religion or Culture? Concepts of Identity in the Alevi
Diaspora.” In Diaspora, Identity and Religion: New Directions in Theory and Research,
edited by Waltraud Kokot et al., 33-55. London: Routledge.

Soner, Bayram Ali, and Sule Toktas. 2012. “Alevis and Alevism in the Changing
Context of Turkish Politics: The Justice and Development Party’s Alevi Opening.”
Turkish Studies 12 (3): 419-434. https://doi.org/10.1080/14683849.2011.604214

Stark, Rodney. 1999. “Secularization, R.I.P.” Sociology of Religion 60 (3): 249-273.
https://doi.org/10.2307/3711936

Stolz, Jorg. 2010. “A Silent Battle: Theorizing the Effects of Competition between
Churches and Secular Institutions.” Review of Religious Research 51 (3): 253-276.

Wilson, Bryan R. 1976. “Aspects of Secularization in the West.” Japanese Journal of
Religious Studies 3 (4): 259-276.

Zeidan, David. 1999. “The Alevi of Anatolia.” Middle East Review of International
Affairs 3 (4): 74-89.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfad4/4


https://doi.org/10.1111/nana.12238
https://doi.org/10.1080/14683849.2011.604214
https://doi.org/10.2307/3711936

