
Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 1 / 15

Yazar: Mustafa Aslan

Çepni Alevileri
Yayın Tarihi: 2 Temmuz 2025

Özet

Anadolu Alevîliğinin önemli bir alt grubunu teşkil eden Çepnî Alevîleri, Oğuzların Üç-Ok
koluna mensup Çepnî boyuna bağlı olarak tarih sahnesine çıkmış ve tarihsel süreçte
hem etnik kimlikleri hem de inanç yapıları bakımından dikkat çekici bir konumda yer
almıştır. XIII. yüzyıldan itibaren Anadolu’ya yönelen Türkmen göçleriyle birlikte
yerleştikleri Batı Anadolu, Karadeniz ve Güneydoğu Anadolu’nun muhtelif bölgelerinde,
yerel dinî ve kültürel yapılarla etkileşim içinde Alevî inanç sistemini benimsemişlerdir.
Hacı Bektaş-ı Velî ve Safevîler gibi karizmatik dinî önder ve yapılarla kurdukları tarihsel
ilişkiler, Çepnî Alevîliğinin şekillenmesinde belirleyici olmuştur. Dedelik kurumu, cem
ayinleri, musâhiplik ve on iki hizmet esasları gibi klasik Alevî unsurları bünyelerinde
barındırmakla birlikte, yöresel kültürle bütünleşmiş özgün ritüel ve uygulamalar
sergilemeleriyle öne çıkarlar. Osmanlı-Safevî rekabeti sürecinde zaman zaman
baskılara maruz kalan Çepnî Alevîleri, bu dönemde kimliklerini koruma mücadelesi
vermiştir. Günümüzde ise sınırlı bölgelerde varlıklarını sürdürmekte olup, hem tarihsel
hem de inançsal özellikleri bakımından Türkiye Alevî toplulukları arasında özel bir yere
sahiptir.

Giriş

Çepni Alevileri, Anadolu Aleviliğinin önemli bir kolunu oluşturan ve günümüzde Batı
Anadolu, Karadeniz ve Güneydoğu Anadolu’nun belirli bölgelerinde varlığını sürdüren
bir topluluktur. Tarihsel kökenleri itibarıyla Oğuz Türklerinin boylarından biri olarak
kabul edilen Çepniler, hem Türkmen kimliği hem de Alevi inancıyla öne çıkmışlardır.
Çepni Alevileri, Anadolu’nun sosyo-kültürel yapısının dönüşüm sürecinde önemli bir rol
oynamış, özellikle 13. yüzyıldan itibaren Anadolu’ya yapılan Türkmen göçleriyle birlikte
bölgenin sosyokültürel dokusuna katkıda bulunmuşlardır. Bu topluluk, Alevi inancının
temel prensiplerini benimsemekle birlikte, kendine özgü gelenekleri, ritüelleri ve
tarihsel deneyimleriyle diğer Alevi gruplardan ayrışmaktadır. Özellikle inanç
pratiklerinde, dedelik kurumu, cem törenleri ve musahiplik gibi Aleviliğin ortak
unsurlarını taşımalarına rağmen, yerel kültürle harmanlanmış özgün uygulamaları
dikkat çekmektedir.



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 2 / 15

Tarihsel Kökenleri

Çepniler, köken itibarıyla Oğuz Türklerinin Üçok koluna mensup bir boy/aşiret olarak
tanımlanmaktadır. Bu tanımlama, hem yazılı kaynaklarda hem de sözlü gelenekte
tutarlı bir şekilde karşımıza çıkmaktadır. Tarihsel kaynaklarda Çepni adı, “Çetni”,
“Çipni” ve “Çetmi” gibi farklı şekillerde de kaydedilmiştir. Bu farklılıklar, kelimenin
farklı coğrafyalarda ve dönemlerde kullanımından kaynaklanmaktadır. Kelimenin
etimolojik anlamı üzerine yapılan yorumlarda ise yazılı kaynaklarda ‘düşmanla her
zaman savaşan’, ‘derhal savaşır, çapar’ gibi tanımlamalara yer verilmektedir(Sümer
1992, 241). Sözlü gelenekte de Çepni kelimesi etnik bir kökenden çok inançsal kimliğe
bağlanmaktadır. Özellikle saha çalışmalarında kelimenin daha çok Alevi Türk
anlamında kullanıldığı tespit edilmektedir(Yalman 1977, 165).

Çepnilerin genel özelliklerine baktığımız da genel olarak yarı göçebe bir yaşım tarzına
sahip oldukları bilinmektedir. Göçebe yaşam tarzının bir sonucu olarak, Çepni
topluluğunun temel ekonomik faaliyet alanı hayvancılık üzerine kurulmuştur. Tarihsel
kayıtlara göre, Çepni nüfusunun önemli bir büyüklüğe sahip olması, beraberinde geniş
hayvan sürülerinin varlığını da getirmiştir. Bu sürülerin, göç dönemlerinde diğer
aşiretlere ait hayvanlarla karışmasını önlemek amacıyla, diğer Oğuz boylarında da
görüldüğü üzere, Çepniler kendilerine özgü damgalar kullanmışlardır(Çetin 2008, 483).
Günümüzde, bu damgalara Çepnilerin yoğun olarak yaşadığı bazı bölgelerde, örneğin
Ordu-Mesudiye’deki Üçyol ve Kuyucak köylerindeki kaya yüzeylerinde
rastlanmaktadır(Demir 2012, 83). Ayrıca, günümüzdeki Çepni dernekleri tarafından bu
damga, dernek sembolü olarak varlığını sürdürmektedir. Bu damganın kökeni, Oğuz
boylarının hayvan totemi geleneğiyle ilişkilidir. Oğuz hayvan totemine göre, her Oğuz
boyuna genellikle bir kuş türü olmak üzere belirli hayvanlar atfedilmiştir. Çepniler için
bu kuş, Divan-ı Lügat’it Türk gibi yazılı kaynaklarda ongun olarak belirtilen, bir doğan
türü olan sungurdur. Bununla birlikte, farklı kaynaklarda Çepni ongunu olarak Hümay-
Umay, diğer adıyla devlet kuşu gibi efsanevi bir kuşun varlığına dair iddialar da
bulunmaktadır(Sümer 1992, 8).

Söyleyiş ve Dilsel Kimlik

Çepni Alevilerinin dil yapısı, ağırlıklı olarak öz Türkçe unsurlar barındırmakla birlikte,
tarihî kaynaklarda bu topluluğa dair “farklı” ya da “alışılmadık” bir Türkçe
kullandıklarına ilişkin bazı yorumlara da rastlanmaktadır. Bu ifadeler, Çepni
topluluklarının dili kullanım biçimlerine ilişkin dış gözlemlerin dikkat çekici örnekleridir.
Günümüz araştırmalarında bu farklılığın temelinde yalnızca etnik ya da coğrafi
nedenlerin değil, aynı zamanda inanç temelli sosyolojik etkenlerin de yattığı
görülmektedir. Alevi inancına mensup olan Çepniler, tarihsel süreçte özellikle Sünni



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 3 / 15

çoğunluğun bulunduğu bölgelerde dışlanma, baskı ve zaman zaman ayrımcılığa maruz
kalmışlardır. Bu durum, onların kamusal alanda kimliklerini saklama ihtiyacını
doğurmuş; bu ihtiyaç da zamanla topluluk içinde kendilerine özgü, daha kapalı bir
dilsel iletişim biçimi geliştirmelerine neden olmuştur. Bu durum bazı araştırmacılar
tarafından, bilinçli ya da doğal biçimde gelişmiş bir “gizli dil” olarak
tanımlanmaktadır(Sevinçli 2009, 1924).

Özellikle Gaziantep bölgesindeki Çepni yerleşimlerinde yapılan sözlü görüşmeler ve
saha araştırmaları, bu topluluğun kullandığı ağızların çevrede yaygın olan diğer Türkçe
şivelerden belirgin şekilde ayrıldığını ortaya koymuştur. Bu yerel ağızlarda büyük
ölçüde Türkçe sözcükler kullanılsa da, Farsça kökenli kelimelere de sınırlı düzeyde
rastlanmaktadır. Ayrıca dikkat çeken bir diğer unsur, araştırmaya konu olan dört farklı
Çepni köyünün (Miseri, Sarılar, Köseler ve Milelis) her birinde telaffuz biçimlerinin
farklılık göstermesidir. Bu da, Çepni topluluklarının homojen bir dilsel yapıdan ziyade,
köy temelli mikro varyasyonlar taşıyan bir ağız yapısına sahip olduğunu
göstermektedir (KK3, KK6, KK5 ve KK7).

Coğrafi Dağılım

Oğuz boylarının Anadolu’ya yönelik göçleri, özellikle Selçuklu fetih hareketleriyle eş
zamanlı olarak başlamış ve zamanla kalıcı yerleşimlere dönüşmüştür. Bu göçler
sırasında, Oğuz topluluklarına “Türkmen” adı verilmiş; bu adlandırma, hem etnik hem
de sosyal bir kimlik ifadesi olarak kullanılmaya başlanmıştır. Bu Türkmen boylarından
biri olan Çepnilerin Anadolu’ya ne zaman geldiklerine dair kesin bir tarih
bulunmamakla birlikte, bu konuda çeşitli tarihçiler tarafından yapılan değerlendirmeler
mevcuttur. Faruk Sümer gibi araştırmacılar, Çepnilerin Anadolu’ya gelen ilk Türkmen
boylarından biri olabileceğini ileri sürmektedir(Sümer 1992, 9).

Türkmenlerin Anadolu’ya yönelik ikinci büyük göç dalgası ise 13. yüzyılın başlarında,
özellikle 1220’li yıllarda gerçekleşen Moğol istilalarının ardından ortaya çıkmıştır.
Moğol baskısından kaçan büyük kitlelerin Anadolu’ya yönelmesi, bölgedeki Türkmen
nüfusunun önemli ölçüde artmasına neden olmuştur(Çelik 2022, 40). Bu nüfus
yoğunluğunun etkisiyle, dönemin bazı İslam coğrafyacıları ve tarihçileri, Anadolu için
“Türkiye” terimini kullanmaya başlamıştır. Bu göç dalgası içinde yer alan Çepni
boyunun bir bölümü, Anadolu Selçuklu Sultanı I. Alaeddin Keykubad’ın politikaları
doğrultusunda Konya ve çevresine yerleştirilmiştir. Bu yerleşim, hem bölgenin
Türkleşme sürecinde hem de Çepnilerin yerleşik hayata geçişinde önemli bir dönüm
noktası olmuştur(Yavuz 2022, 43).

Selçuklu yönetimi tarafından Konya çevresine yerleştirilen Çepni topluluklarının
bölgedeki varlıklarına ilişkin erken dönem veriler, büyük ölçüde menkıbe türündeki



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 4 / 15

kaynaklara dayanmaktadır. Bu çerçevede, XIII. yüzyılın önemli sufîlerinden Hacı
Bektaş-ı Veli hakkında kaleme alınan Vilâyetnâme’de, Suluca Karahöyük’e gelen Hacı
Bektaş’ın burada Çepnilerle temas kurduğu aktarılmaktadır(Gölpınarlı 1958, 26).
Anlatıya göre, Bektaş-ı Veli bu bölgede yaşayan Çepni ulularından Yunus Mukrî’nin
evine konuk olur. Yine aynı metinde, Yunus Mukrî’nin dört oğlundan biri olan İdris’in,
Bektaşilik tarihinde önemli bir figür olan Kutlu Melek (Kadıncık Ana) ile evli olduğu
bilgisi yer alır. Rivayetlere göre, uzun süre çocuk sahibi olamayan Kadıncık Ana, Hacı
Bektaş’ın duası ve kerameti neticesinde hamile kalır. Bu olay, hem Bektaşi
geleneğinde hem de Çepnilerin inanç tarihinde önemli bir kırılma noktası olarak
değerlendirilmiştir(Kardaş 2018, 249). Çelebi Bektaşîlerinden Çelebi Cemaleddin
Efendi, Müdâfaa adlı eserinde bu çocuktan “Seyyid Ali Sultan” olarak söz eder. Bu
anlatılar ışığında değerlendirildiğinde, Çepnilerin Hacı Bektaş-ı Veli’nin ilk müritleri
arasında yer aldığı, dolayısıyla Bektaşiliğin erken dönem gelişiminde etkin bir rol
üstlendikleri anlaşılmaktadır(Melikoff, 2010 120; Noyan 1998, 27-30). [1]

Bektaşi inancı ve Çepni toplulukları arasındaki bu erken dönem ilişkiler, ilerleyen
yüzyıllarda Çepnilerin Anadolu Aleviliği içerisindeki yerini ve inançsal kimliğini
derinden etkilemiştir. Bu bağlamda, Çepnilerin inanç yapısının temel karakteristiklerine
ve Alevi-Bektaşi geleneğiyle kurduğu çok katmanlı ilişkilere de ayrıca değinmek
gerekmektedir.

1240 yılı civarında Moğol akınlarının Anadolu’da yeniden etkili hale gelmesiyle birlikte,
Selçuklu yönetimi stratejik ve güvenlik gerekçeleriyle Orta Anadolu’da bulunan Çepni
topluluklarının önemli bir kısmını Karadeniz’in doğu ve orta kesimlerine
yönlendirmiştir. Bu iskân süreci sonucunda Trabzon, Giresun (tarihî kaynaklarda
“Vilayet-i Çepni” olarak anılır), Sinop, Canik, Kastamonu ve Amasya gibi bölgelerde
yoğun bir Çepni yerleşimi meydana gelmiştir(Clavijo 1993, 75; Bostan 2013, 43).

Aynı dönemde Selçuklu otoritesinin zayıflamaya başlaması, Karadeniz bölgesinde yeni
beyliklerin ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Bu bağlamda Danişmendliler,
bölgedeki siyasî boşluğu dolduran ilk güçlerden biri olmuştur. Çepniler, kendi siyasal
yapılarını oluşturuncaya kadar bu beyliğin hâkimiyeti altında yaşamlarını
sürdürmüşlerdir. Danişmendli Beyliği’nin yıkılmasının ardından ise Çepni toplulukları,
tarih sahnesine ilk kez kendi adlarıyla kurdukları bağımsız beyliklerle çıkmışlardır:
Hacıemiroğulları ve Taceddinoğulları(Demir 2002, 63).

Çepniler, bu beyliklerin kuruluşuyla birlikte hem bölgesel güç olarak ortaya çıkmış hem
de Karadeniz’in sosyo-politik yapısında belirleyici bir unsur haline gelmişlerdir. Ancak
bölgenin Osmanlı egemenliğine girmesiyle birlikte, tarihsel süreç içinde uygulanan
idarî ve dinî politikalar neticesinde, Çepnilerin önemli bir kısmı geleneksel Alevi



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 5 / 15

inançlarını terk ederek Sünni kimliğe yönelmiştir. Bu dönüşüm, hem merkezi otoritenin
dini homojenleştirme çabalarının hem de uzun vadeli asimilasyon politikalarının bir
sonucu olarak değerlendirilmektedir.

Çepni boyuna mensup önemli bir diğer grup, Halep Türkmenleri bünyesinde yarı
göçebe bir yaşam biçimi sürdüren üç ayrı koldan oluşmaktaydı. Bu gruplara ilişkin
mevcut en erken yazılı veriler, Osmanlı arşiv belgelerine dayanmaktadır ve XVI.
yüzyıla tarihlenmektedir (BOA,TD,nr. 1040, 1524-1530, 97). Arşiv kayıtlarında bu üç
koldan ilki, Antep bölgesinde yer alan Rumkale çevresinde yerleşik olarak
gösterilmektedir. İkinci kol ise Tuğrul Kethüda adlı bir liderin önderliğinde Antakya’nın
kuzeyindeki Gündüzlü kasabasına yerleşmiştir. Üçüncü kolun ise Boz Ulus Türkmen
topluluğu içerisinde yer aldığı anlaşılmaktadır.

1520 yılına ait tahrir defterlerinde Rumkale çevresinde yaşayan Çepniler 53 vergi
hanesi olarak kayda geçmiştir. Ancak 1570’lere gelindiğinde bu sayının 397 vergi
hanesine ulaştığı görülmektedir; bu da nüfus artışı ve yerleşim yoğunluğu açısından
dikkat çekici bir gelişmedir. Buna karşın Gündüzlü ve Boz Ulus çevresindeki diğer iki
kolun vergi hane sayısı sırasıyla 29 ve 16 olarak kaydedilmiştir. Bu iki grup, Osmanlı
kaynaklarında “Başım Kızdılu Çepni” adıyla anılmıştır(Sümer 1992, 17).

XVII. yüzyıla gelindiğinde, söz konusu üç koldan Rumkale merkezli olan ana grubun,
hâlen aynı bölgede yaşamını sürdürdüğü anlaşılmaktadır. Bu topluluğun, Korkmazlu,
Sarılu, Köseler, Karalar, Kasaba ve Şuayyıblu gibi obalara ayrıldığı kaydedilmiştir. Öte
yandan, “Başım Kızdılu” olarak anılan diğer iki kolun, bu yüzyılda Manisa ve Aydın
yörelerine göç ettikleri tespit edilmektedir. Bu batıya yönelen göç hareketinin, yaklaşık
1690 yılı dolaylarında Rakka bölgesine zorunlu iskân edilmeleriyle doğrudan ilişkili
olduğu düşünülmektedir (Sümer 1992, 17).

Halep Türkmenleri kadar kalabalık ve etkili bir diğer Türkmen topluluğu da Boz Ulus
Türkmenleri idi. Ana yerleşim sahaları başlangıçta Diyarbakır ve çevresi olan bu grup,
XVII. yüzyılın başlarında bölgedeki siyasi ve idari baskılar sonucunda Orta Anadolu’ya
doğru kitlesel bir göç hareketi başlatmıştır. Bu göç eden topluluklar arasında yer alan
önemli bir Çepni kolu, kaynaklarda “Kantemir Çepnileri” olarak geçmektedir. Tıpkı
Halep Türkmenlerinde olduğu gibi, Kantemir Çepnileri de Osmanlı tarafından Rakka
bölgesine iskân edilmek istenmiş; ancak bu zorunlu iskân politikasından kaçınmak
amacıyla Batı Anadolu’ya, özellikle Bergama, Manisa ve Balıkesir yörelerine doğru göç
etmişlerdir. Bu göç sonucunda günümüzde bu Çepni toplulukları, Bergama’da dört,
Manisa’da on bir ve Balıkesir’de otuz köyde yaşamlarını sürdürmektedir. Bu
yerleşimlerdeki Çepniler, tarihsel Alevi inanç yapılarını büyük ölçüde muhafaza etmeyi
başarmışlardır(Şimşir ve Sevgili 2023, 271).



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 6 / 15

Söz konusu Batı Anadolu Çepnileri ile Güneydoğu Anadolu’daki Gaziantep Çepnileri
arasında dikkat çekici bir inançsal bağ da bulunmaktadır. Her iki grubun Musa-i Kazım
Ocağı’na bağlı olduğu anlaşılmaktadır. Bu bağı doğrulayan önemli göstergelerden biri,
Gaziantep’teki Çepni dedelerinin yıl içerisinde birkaç kez Manisa, Balıkesir ve
Bergama’daki Çepni köylerini ziyaret etmeleridir(KK1, KK2, KK4). Bu ziyaretler, sadece
dini rehberlik açısından değil, aynı zamanda tarihsel kimlik ve ocak aidiyetinin
sürdürülmesi bakımından da önem taşımaktadır.[2]

Önceki bölümlerde ele alınan ve yoğun nüfus barındıran Çepni topluluklarının yanı sıra,
Anadolu’nun çeşitli bölgelerinde daha küçük gruplar hâlinde yaşayan Çepni aşiretleri
de bulunmaktadır. Bu tür yerleşimlerin örnekleri arasında Sivas(Sümer 1992, 17),
Adana’nın Sarıçam ilçesi, Kahramanmaraş’ın Elbistan bölgesi, Yozgat’taki Çepniyazı
köyü, Çorum’un Buzluk Çepni köyü, Isparta’nın Gölhisar ilçesi, Ankara’nın Koçhisar
bölgesi ile Düzce’nin Gölyaka ilçesi sayılabilir(Halaçoğlu 2009, 527-537). Bu yerleşim
birimlerinde bulunan Çepni gruplarının inanç profili homojen değildir; bazı topluluklar
Alevi geleneğine bağlılıklarını sürdürürken, bazıları ise Sünni inanç yapısına
mensuptur. Bu durum, Çepni kimliğinin zamanla coğrafi, sosyal ve mezhepsel olarak
çeşitlilik kazandığını ortaya koymaktadır.

Günümüzde Çepni Alevileri, Türkiye’nin farklı bölgelerine dağılmış olarak varlıklarını
sürdürmektedir. Özellikle Balıkesir, Gaziantep(Aslan 2024, 82), İzmir, Amasya, Tokat,
Sivas’ın bazı ilçeleri ile Kırşehir çevresinde(Çelik 2007, 1170) yaşayan Çepni
toplulukları, Alevi inanç sistemine bağlılıklarıyla dikkat çekmektedir. Bu bölgelerdeki
Çepni yerleşimleri, tarihsel göç hareketlerinin ve iskân politikalarının bir sonucu olarak
şekillenmiştir.

Türkiye sınırlarının ötesinde de Çepni varlığına rastlamak mümkündür. Özellikle
Osmanlı döneminde gerçekleşen göçler sonucunda Balkanlar’daki bazı bölgelere,
başta Dobruca olmak üzere(Ocak 2002, 66-67; İnalcık 2005, 21), Çepni kökenli
topluluklar yerleşmiş ve burada kültürel varlıklarını belirli ölçüde devam ettirmişlerdir.
Bu dağılım, Çepni kimliğinin yalnızca Anadolu ile sınırlı kalmadığını, bölgesel ve
uluslararası düzeyde daha geniş bir alana yayıldığını göstermektedir.

Dinsel Kimliğin Tarihsel Gelişimi

Anadolu’ya yerleşmeden önce Müslümanlığı kabul etmiş olan Oğuz boyları, İslam
öncesi inanç sistemlerine ait pek çok kültürel unsuru da beraberlerinde Anadolu’ya
taşımışlardır. Bu dönemde, göçer ya da yarı göçer Türkmen topluluklarıyla yakın
etkileşim içinde bulunan bazı tasavvufi zümreler -başta Vefaiyye, Kalenderiyye ve
Yeseviyye olmak üzere-bu grupların dini anlayışlarının biçimlenmesinde önemli bir rol
oynamıştır(Ocak 1999, 60).



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 7 / 15

Çepni topluluklarının inanç dünyası üzerinde derin etkiler bırakan bu gruplardan iki
önemli tarihî şahsiyet öne çıkmaktadır: Hacı Bektaş-ı Veli ve Sarı Saltuk. Her iki isim
de, hem Anadolu’nun dini dönüşüm sürecinde hem de Çepnilerin dini inanışlarının
şekillenmesinde merkezi figürler olarak kabul edilmektedir. Özellikle bu sufî önderlerin
söylem ve pratikleri, Çepnilerin dini kimliğinin oluşumunda belirleyici olmuştur.

Her iki sûfî şahsiyetin Çepnîlerin dinî yapısı üzerindeki etkisi, bu toplulukla aralarında
kurulan tarihsel ilişkilerle açıklanabilir. Bu bağlamda öncelikle Hacı Bektaş-ı Velî’ye
değinmek gerekir. Babai İsyanı’na katıldığı kabul edilen Hacı Bektaş-ı Velî’nin
(Aşıkpaşazâde 2003, 298), isyanın bastırılmasının ardından takibatlardan kaçınmak
amacıyla Çepnîlerin yerleşim sahası olan Suluca Karahöyük’e geldiği anlaşılmaktadır.
İsyana katılan Türkmen zümreleri arasında Çepnîlerin önemli bir yer tuttuğu (Ocak
2002, 66-67) dikkate alındığında, Hacı Bektaş-ı Velî’nin bu toplulukla daha önceden
irtibatlı olduğu da ihtimal dâhilindedir.

Hacı Bektaş-ı Velî’nin Çepnîlerle olan ilişkisi yalnızca Babai İsyanı sürecinde ve
sonrasında Suluca Karahöyük’te bu toplulukla birlikte bulunmasıyla sınırlı kalmamış;
aynı zamanda farklı bölgelere yerleşmiş Çepnî topluluklarına halifeler göndererek bu
irtibatı sürdürmüştür. Bu halifeler arasında en çok bilinen isimlerden biri, Karadeniz
bölgesindeki Çepnîlere gönderildiği kabul edilen Güvenç Abdal’dır(Kökel 2005, 55).
Alevî-Bektaşî geleneğinde “on iki hizmet” içerisinde kapıcı (bâbcı) görevinde anılan
Güvenç Abdal, dönemin önemli dede şahsiyetlerinden biri olarak zikredilir. Onun
bölgeye yerleşmesiyle birlikte, Çepnî boy yapısına dayalı olarak şekillenen Güvenç
Abdal Ocağı teşekkül etmiş ve bu yapı zamanla Karadeniz’deki Alevî Çepnîler arasında
belirleyici bir inanç merkezi hâline gelmiştir(Yalçın ve Yılmaz 2005, 9).

Hacı Bektaş-ı Veli’den sonra Çepni boyunun inanç yapısı üzerinde etkili olan önemli
Alevi önderlerinden biri Sarı Saltık’tır. Kaynaklarda, Sarı Saltık’ın bir Çepni oymağının
hem dini hem de siyasi lideri olduğu yönünde bilgiler yer almaktadır(Sümer 1992,
120). Günümüzde bu konuyla ilgili yapılan akademik araştırmalar, Sarı Saltık’a dair
bazı iddiaları daha açık hale getirmiştir.

Bu konuda önemli çalışmalardan birine imza atan Ahmet Yaşar Ocak, 1263-1264
yıllarında Dobruca’ya iskân edilen Türkmen topluluklarına dikkat çekmektedir. Tarihî
kaynaklara göre Anadolu Selçuklu sultanlarından II. İzzeddin Keykavus, beraberindeki
Türkmen aşiretlerinden bir kısmı için Bizans İmparatoru VIII. Mihail Paleologos’tan
iskân yeri talebinde bulunmuştur. İmparatorun bu talebe nasıl karşılık verdiği
bilinmemekle birlikte, yaklaşık on iki bin hanelik bir Türkmen grubunun Üsküdar
üzerinden Dobruca’ya geçtiği belgelenmiştir. Bu topluluğun, Çepni boyuna mensup
olduğu yönünde güçlü kanaatler bulunmaktadır(Ocak 2002, 66-67). Söz konusu iskân



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 8 / 15

hareketi, dönemin tarihsel bağlamıyla değerlendirildiğinde daha anlamlı hale
gelmektedir. Özellikle 1240 tarihli Babai İsyanı’na aktif biçimde katılan Türkmen
toplulukları arasında Çepnilerin önemli bir yer tuttuğu bilinmektedir. İsyan sonrası
devletin yürüttüğü baskı ve takibat nedeniyle pek çok Çepni oymağı, Batı Anadolu,
Sinop ve benzeri uç bölgelere çekilmiştir. Dobruca’ya yerleşen Türkmen grubunun da
bu merkezden uzaklaşan Çepni topluluklarından biri olduğu düşünülmektedir(Yavuz
2022, 84).

Çepnîlerin dinî-mânevî kimliğinin teşekkülünde önemli bir rol oynayan unsur da
Safevîler’in ortaya çıkışıdır. Özellikle Osmanlı-Safevî rekabetinin yoğunlaştığı XV. ve
XVI. yüzyıllarda, Safevîler’le irtibat halinde bulunan bazı Çepnî toplulukları Osmanlı
merkezi otoritesinin tepkisini çekmiştir. Bu dönemde Safevîler’e meyil gösteren Çepnî
aşiretleri, Osmanlı belgelerinde “rafizî”, “dalâlette olan”, “eşkıya” gibi ifadelerle
zikredilmiştir(BOA, A.}MKT.NZD. 268-55, 1858).[3] Özellikle Kürtün havalisinde
bulunan ve Güvenç Abdal Ocağı’na bağlı olan Çepnî grupları Osmanlı-Safevî
mücadelesinin doğrudan etkilediği zümreler arasında yer almıştır. Güvenç Abdal
Ocağı’na mensup bazı grupların, bu baskı neticesinde Safevî hâkimiyetindeki İran
topraklarına göç etmişlerdir(Yavuz 2022, 86). Diğer taraftan, Doğu Karadeniz’de kalan
Çepnîlerin bir kısmı, bölgedeki beylerin Sünnîliği kabul etmeleriyle birlikte Osmanlı
idaresine uyum sağlama sürecine girmiş ve bu durum aşiret yapısında kademeli bir
mezhebî dönüşümün önünü açmıştır. Buna karşılık, Batı Anadolu ile Rumkale havalisi
gibi Osmanlı idaresinin daha sınırlı nüfuz alanına sahip olduğu bölgelerde yaşayan
Çepnîlerin büyük kısmı, Alevî-Bektaşî inanç sistemine bağlılıklarını sürdürmüşlerdir. Bu
durum, Çepnîlerin tarihî serencamı içinde inanç yapılarının coğrafî, siyasî ve sosyal
etkenlerle şekillendiğini göstermektedir.

Safevî Tarikatı’nın Çepnîlerle olan ilk temasının, ulaşılabilen kaynaklara göre, Şeyh
Cüneyd dönemiyle başladığı anlaşılmaktadır. Tarikatın başına geçme konusunda
amcası Şeyh Ca’fer ile yaşadığı mücadeleyi kaybeden Şeyh Cüneyd, Anadolu’ya
geçerek faaliyetlerini burada sürdürmüştür. Başlangıçta Osmanlı ve Karaman
beyliklerinden yerleşim amacıyla arazi talebinde bulunmuş, ancak bu talepler,
Cüneyd’in siyasî ve dinî nüfuzu sebebiyle tehdit olarak değerlendirilmiş ve kabul
edilmemiştir. Bu gelişme üzerine, Anadolu’da özellikle Türkmen aşiretleri arasında
taraftar kazanmayı hedefleyen Şeyh Cüneyd, çoğunluğunu Çepnîlerin oluşturduğu
gruplar arasında irşad faaliyetlerinde bulunmuştur. Kısa sürede Halep Türkmenleri,
Dulkadirliler ve Üç Oklu boyuna mensup Türkmen toplulukları arasında önemli ölçüde
mürit edinmeyi başarmıştır(Yazıcı 1993, 123-124).[4]

Şeyh Cüneyd’in ölümünden sonra yerine geçen oğlu Şeyh Haydar döneminde de,
Çepnîler başta olmak üzere pek çok Türkmen aşireti Safevî Tarikatı ile olan bağlarını



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 9 / 15

sürdürmüştür(İnalcık 2016, 116). Bu süreçte Doğu Karadeniz bölgesinde yaşayan
Çepnî topluluklarına mensup kalabalık bir grubun, Safevî etkisinin daha belirgin olduğu
İran topraklarına göç ettiği de çeşitli kaynaklarda zikredilmektedir(Gündüz 2008,
451-457).

Yavuz Sultan Selim döneminden itibaren Osmanlı-Safevî rekabetinin şiddetlenmesiyle
birlikte, özellikle Safevî topraklarına yönelen Türkmen göçlerini durdurmak amacıyla
Osmanlı merkezi idaresi çeşitli tedbirler almaya başlamıştır(BOA,
A.{DVNSMHM.d.5-1401, 1566). Bu çerçevede, Anadolu’da yaşayan Çepnî
topluluklarına önemli miktarda tımarlar verilmiş, ayrıca İran’a göç etmiş Çepnîlerin geri
dönmeleri yönünde teşvik edici uygulamalara gidilmiştir. Ancak bütün bu girişimlere
rağmen Çepnîlerin büyük bir kısmı Safevî topraklarında kalmayı tercih etmiştir.

XVI. yüzyıl boyunca Kızılbaşlık hareketlerinin artış göstermesi, Osmanlı yönetimini
Çepnîler üzerinde daha sert önlemler almaya sevk etmiştir. Bu dönemde özellikle
Kızılbaş inancında ısrar eden Çepnîlerin mallarına el konulması gibi uygulamalar dikkati
çeker(BOA, A{DVNSMHM.d.12-606, 1571). Öte yandan, bazı Çepnî topluluklarının
Sünnîliğe yönlendirilmesi amacıyla, cami ve cemaat faaliyetlerine katılanlara çeşitli
imtiyazlar tanındığı da arşiv belgelerine yansımıştır (BOA, TT.d. 52, 1516, 620).

Söz konusu tedbirlerin bir diğer boyutu ise, Çepnîlerin Safevî sınır hattındaki askerî
mahiyetteki kalelere yerleştirilmelerinin yasaklanmasıdır. Bu doğrultuda, merkezden
taşra teşkilâtına gönderilen emirlerle, Çepnîlere herhangi bir askerî görev verilmemesi
ve mevcut askerî birimlerden uzaklaştırılmaları istenmiştir (BOA, {DVNSMHM.d.12-606,
1571). Nitekim 1568 tarihli bir belgede, Safevîlerle yapılan savaşta Erciş Kalesi’nin
düşmana teslim edilmesinde rol oynadıkları gerekçesiyle kaleden çıkarılan Çepnîler
hakkında hüküm verilmiş; aynı şekilde Erciş, Ahlat, Bitlis ve Adilcevaz kalelerinde
bulunan Çepnîlerin de bu kalelerden uzaklaştırılması emredilmiştir (BOA,
A.{DVNSMHM.d. 7-2281, 1658).[5]

Osmanlı Devleti’nin XVI. yüzyılda Çepnîler arasında Safevî etkisini kırmak amacıyla
uyguladığı idarî ve dinî politikalar, beklenen sonucu vermemiş; bu nedenle cezaî
yaptırımlar da devreye sokulmuştur. Bu bağlamda, Kızılbaşlık inancına bağlılıklarını
sürdürdükleri düşünülen Çepnî Alevîlerine yönelik hapis ve sürgün gibi ağır cezalar
uygulanmaya başlanmıştır. Bu duruma dair örneklerden biri, 1566 tarihli bir belgeye
yansımıştır. Belgeye göre, Kürtün yöresinde yaşayan Çepnîlerin Safevîlerle irtibatlı
olduğu, bir kısmının İran’a göç ettiği ve gerekli tedbirler alınmadığı takdirde bu
göçlerin artarak devam edebileceği yönünde Osmanlı merkezine bilgi verilmiştir. Bu
ihbar üzerine, Safevîlerle bağlantısı olduğu şüphesi bulunan kişilerin gizlice tespit
edilmesi, suçları sabit olanların ise merkeze gönderilerek gerekli cezalara çarptırılması



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 10 / 15

emredilmiştir (BOA, A.{DVNSMHM.d.5-1401, 1566).

Benzer şekilde, başka bir belgede Basra bölgesinde dirlik sahibi olması gereken Rum
yiğitleri yerine hâlâ Çepnî, Kürt Sarılı, Tat gibi grupların dirliklere sahip olduğu, bu
kişilerin de Kızılbaşlıkla irtibatlarının araştırılması gerektiği belirtilmiştir. Bu doğrultuda,
adı geçen gruplardan mezhebî bağlılığı şüpheli olanların tespiti, isimlerinin merkeze
bildirilmesi ve suçlu görülenlerin cezalandırılması talimatı verilmiştir. Ayrıca, ellerinde
dirlik bulundurmaları yasak olan unsurların bu yetkilerinin ellerinden alınarak, hak
sahibi olarak kabul edilen Rum yiğitlerine devredilmesi emredilmiştir (BOA,
A.{DVNSMHM.d. 61-104, 1586).

Sonuç

Genel olarak değerlendirildiğinde, Safevî-Osmanlı rekabeti, Çepnîlerin inanç
dünyasında önemli bir dönüştürücü rol oynamıştır. Çepnîlerin ilk dönemlerde
heterodoks karakterli dinî yapılara ve karizmatik sûfî şahsiyetlere yakınlık gösterdiği,
bu sebeple Alevî-Bâtınî inanç yapılarıyla bütünleştiği anlaşılmaktadır. Bununla birlikte,
Osmanlı hâkimiyetinin yerleşmesi ve merkezî yönetimin Sünnîliği kurumsallaştırma
yönündeki çabaları neticesinde, Çepnîler arasında zamanla mezhebî değişimlerin
ortaya çıktığı görülmektedir (Aslan 2022, 171-189).[6]

Sonnotlar

[1]: Bedri Noyan, Seyyid Ali Sultan'ın Horasan erenlerinden Hüseyin Ata'nın oğlu
olduğunu iddia etse de Seyyid Ali Sultan'ın velayetnamesinde ve tarihi belgelerde
böyle bir bilgi bulunmamaktadır. Velayetnamesine göre ise onun Horasan erenlerinden
olup, Yıldırım Bayezid döneminde Hacı Bektaş-ı Veli dergahına uğradıklarıdır. Detaylı
bilgi için; Haşim Şahin, Seyyid Ali Sultan, İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı, C.
37, 2009, s. 48-50.

[2]: Örnek olarak Gaziantep Çepni dedelerinden Bektaş/Bekto dede (Bknz. Ek 4.) ve
Demani dede, Manisa, Balıkesir'deki Çepni köylerine yılda birkaç kez giderek cem
yürütmeye devam etmektedirler. Bektaş Piroğlu, 2018 yılında Manisa'daki Çepnidere
köyünde bir cem ayini sırasında kalp krizi geçirip hakka yürümesiyle kendisinin
vasiyeti üzerine kendi köyü Köseler'e değil Manisa-Dilek köyünde cenazesi sırlanmıştır
(https://pirha.org/bektas-piroglu-dede-deyis-ve-semahlarla-dilek-koyunde-sirlandi-vide
o-140181.html/02/10/2018/).

[3]: BOA, A.}MKT.NZD. 268-55, H.05-04-1275(1858). Osmanlı Devleti'nin Sünni
kimliğini pekiştirmeye çalıştığı XVI. yüzyılın ortalarında, Aleviler ciddi bir ayrımcılığa



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 11 / 15

uğramıştır. Hatta o dönemde, Müslüman kabul edilmelerine rağmen, Alevi kadın ve
çocuklar savaş esiri gibi ele geçirilerek köle pazarlarına sürülmüştür. Bununla ilgili bir
kayıt 12 numaralı Gaziantep Şer'iyye sicilinde görülmektedir. Sicilde geçen defterde;
Kızılbaş Yusuf adlı on yaşlarındaki çocuğun 45 kuruşa satılmıştır. Melahat Arıkan, 12
Numaralı Ayntab Şer'iyye Sicili'nin Transkripsiyonu ve Değerlendirilmesi (H.
1027-1028/M. 1618-1619. S.105-204.), Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Gaziantep
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Ensititüsü, Tarih Ana bilimdalı, Gaziantep, 2017, s.102.
Yine Kızılbaş köle verileri için bknz. Murat Çelikdemir-Melahat Arıkan, "Ayıntab Şeriyye
Sicillerine Göre Ayıntab'da Kölelik ve Cariyelik (1608-1619)", III. Uluslararası Avrasya
Muıltidisipliner Çalışmalar Kongresi Sosyal ve Beşeri Bilimler Kitabı, Ed.Ümran
Türkyılmaz, Atabek Movlyanov, İksad, Gaziantep, 2019, s.440-452. Yine Kızılbaşların
köle olarak kullanılması için dönemin ünlü şeyhülislamı Ebu Suud Efendi'nin fetva
verdiği görülmektedir. Ertuğrul Düzdağ, Şeyhülislâm Ebussuud Efendi Fetvaları,
Enderun Kitabevi, 1972, s. 139.

[4]: Şeyh Cüneyd, müritleriyle yine Çepnilerin kurduğu Taceddinoğulları beyliğinden
Mehmed Bey ile buluşarak Trabzon Rum İmparatorluğuna karşı 1454'lü yıllarda başarılı
seferler düzenledi. Ancak Fatih'in Şeyh Cüneyd'i tehdit olarak görüp, üzerine ordu
göndermesiyle Şeyh Cüneyd, Akkoyun hükümdarı Uzun Hasan'ın yanına gitmiştir.
Burada kısa bir süre kaldıktan sonra birçok müridini yanına çağırarak Kafkasya'da
Şirvanlılarla mücadeleye girmiş ve onlarla yaptığı savaşta ölmüştür. Tahsin Yazıcı,
Cüneyd-i Safevî, İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı, C.8, 1993, s.123-124.

[5]: Konuyla ilgili birçok belge Osmanlı arşivinde bulunmaktadır.
A{DVNSMHM.d.7-2072, H-21-03-976(M.1658). "Daha önce Erciş Kalesi muhasara
olunduğunda kale içindeki yerli Çepni tâifesinin sancakbeyini katledip kaleyi düşmana
verdikleri bildirildiğinden, hâlen kalede sakin olan Çepnilerin kaleden çıkarılmaları;
ayrıca, azap ve hisar-erlerinin sılaya gidişlerinin bir düzen içinde yapılıp sılasına izinsiz
gidenlerin veya vaktinde dönmeyenlerin, dirlikleri başkasına verilmek üzere
bildirilmesi." A.{DVNSMHM.d.7-2140, H-03-04-976(M.1568). "Kemhıs Kalesi
müstahfızlarından Gazi bin İskender'in fetihten beri kalede bulunduğu, dizdarlara
çeşitli iftiralar atarak azledilmelerine sebep olduğu, devamlı yalancılık ve düzenbazlık
yaptığı, kendisi gibi bazı müstahfızlarla işbirliği içinde oldukları, kaledeki diğer
müstahfızların bunların şerrinden artık acze düştükleri şikayet edildiğinden, şikâyete
konu olan müstahfızların teftiş edilip sâbit olan suçlarının ayrıntılı olarak sicil edilerek
sicil sûretlerinin Dergâh-ı Muallâ'ya gönderilmesi; ayrıca kalede Çepni tâifesinden bazı
kimseler bulunduğu haber alındığından, onların da tespit edilip bildirilmesi."

[6]: Osmanlı Devleti'nin Alevi Çepni ve diğer Türkmen aşiretlere uyguladığı bu



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 12 / 15

politikanın amacı sadece Safevi taraftarlığı değil, devlete göre güvenilmez yapılar
(Babai İsyanı'ndan beri) olarak görülen gayrisünni toplulukların dönüşümüdür. Bu
dönüşüm düşüncesi bir anlık alınan bir karar değildir. Bu düşünce sonraki yıllarda
olgunlaşarak 1826'da tam anlamıyla uygulamaya konulacaktır. Bahsettiğimiz dönem
ise dönüşümün başlangıç noktası olarak görebiliriz. Ayrıntılı bilgi için bknz. Aslan,
Mustafa. "Osmanlı Devleti'nde Bektaşilik Özelinde Din-Devlet İlişkisi Üzerine Bir
Değerlendirme" Osmanlı'da Şehir, Toplum ve Ticaret II, Editörler: Erkan Işıktaş,
Muhammet Nuri Tunç, Ankara: Sonçağ Akademi, (2022):171-189.

Kaynakça & İleri Okumalar

BOA (Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri, Osmanlı Arşivi). A.DVNSMHM.d. 5/1401. 1566.

BOA. A.DVNSMHM.d. 7/2281. 1658.

BOA. A.DVNSMHM.d. 12/606. 1571.

BOA. A.DVNSMHM.d. 61/104. 1586.

BOA. A.MKT.NZD. 268/55. 1858.

BOA. TD nr. 1040. 1524-1530, 97.

BOA. TT.d. 52. 1516, 620.

Arıkan, Melahat. 2017. 12 Numaralı Ayıntab Şer’iyye Sicili’nin Transkripsiyonu ve
Değerlendirilmesi (H. 1027-1028 / M. 1618-1619). Gaziantep Üniversitesi.

Çelikdemir, Murat, and Melahat Arıkan. 2019. “Ayıntab Şer’iyye Sicillerine Göre
Ayıntab’da Kölelik ve Cariyelik (1608-1619).” In III. Uluslararası Avrasya Multidisipliner
Çalışmalar Kongresi: Sosyal ve Beşeri Bilimler, edited by Ümran Türkyılmaz and
Atabek Movlyanov, 440-452. Gaziantep: İKSAD.

Aslan, Mustafa. 2022. “Osmanlı Devleti’nde Bektaşilik Özelinde Din-Devlet İlişkisi
Üzerine Bir Değerlendirme.” In Osmanlı’da Şehir, Toplum ve Ticaret II, edited by Erkan
Işıktaş and Muhammet Nuri Tunç, 171-189. Ankara: Sonçağ Akademi.

Aslan, Mustafa. 2024. “Sosyo-Kültürel Tarihin İzinde Çepni Alevileri: Gaziantep
Çepnileri Örneği.” In Alevi Topluluklar, edited by Şükrü Aslan. İstanbul: GADEV.

Âşık Paşazade. 2003. Osmanoğulları’nın Tarihi. Edited by Kemal Yavuz and M. A. Yekta
Saraç. İstanbul: K Kitaplığı.



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 13 / 15

Bostan, Hanefi. 2013. “Giresun Çevresi Çepnilerinin Dinî Anlayışı Üzerine Bir
Değerlendirme.” In Geçmişten Günümüze Giresun’da Dinî ve Kültürel Hayat
Sempozyumu Bildirileri I-II, 42-58.

Clavijo, Ruy Gonzales. 1993. Anadolu, Orta Asya ve Timur. Translated by Ömer Rıza
Doğrul, edited by Kamil Doruk. İstanbul: Ses Yayınları.

Çelik, Burak. 2022. “XIII. Yüzyılın İlk Yarısında Moğol İstilası ve Anadolu’ya Göç
Hareketleri.” In 2nd International Migration Researches Congress, edited by Zeynel
Karacagil. Ankara: Bidge Publications.

Çelik, Ali. 2007. “Anadolu’daki Alevi ve Sünni Çepnilerin Kültürel Açıdan
Karşılaştırılması.” In 2. Uluslararası Türk Kültür Evreninde Alevilik ve Bektaşilik Bilgi
Şöleni Bildirileri, vol. 2, 1169-1188.

Çetin, Altan. 2008. “Bir Memlûk Kaynağında Yer Alan Oğuz/Türkmen Boyları ve
Damgalarına Dair Bir Değerlendirme.” Belleten 72 (264): 483-490.

Demir, Necati. 2002. Hacıemiroğulları Beyliği. Ankara: Türk Tarih Kurumu.

Gölpınarlı, Abdülbaki. 1958. Menâkıb-ı Hacı Bektaş-ı Velî (Vilâyetnâme). İstanbul:
İnkılap Kitabevi.

Gündüz, Tufan. 2008. “Safevîler.” In Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, vol. 35,
451-457. İstanbul: TDV.

Halaçoğlu, Yusuf. 2009. Anadolu’da Aşiretler, Cemaatler, Oymaklar (1453-1650). Vol.
1. Ankara: Türk Tarih Kurumu.

İnalcık, Halil. 2005. “Türkler ve Balkanlar.” Bal-Tam Türklük Dergisi 3: 20-44.

İnalcık, Halil. 2016. Osmanlı Tarihinde İslamiyet ve Devlet. İstanbul: Türkiye İş Bankası
Kültür Yayınları.

Kardaş, Sedat. 2018. Ali Nihanî’nin Manzum Hacı Bektaş-ı Velî Velâyetnâmesi. Ankara:
Grafiker Yayınları.

Kökel, Coşkun. 2005. “Güvenç Abdal Ocağı Üzerine Bir Değerlendirme.” Türk Kültürü
ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi 35: 47-60.

Melikoff, İrene. 2010. Hacı Bektaş: Efsaneden Gerçeğe. Translated by Turan Alptekin.
İstanbul: Cumhuriyet Kitapları.



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 14 / 15

Noyan, Bedri. 1998. Bütün Yönleriyle Bektaşilik ve Alevilik. Vol. 1. İstanbul: Ardıç
Yayınları.

Ocak, Ahmet Yaşar. 1999. Osmanlı İmparatorluğu’nda Marjinal Sûfilik: Kalenderîler.
Ankara: Türk Tarih Kurumu.

Ocak, Ahmet Yaşar. 2002. Sarı Saltık: Popüler İslam’ın Balkanlar’daki Destanî Öncüsü
(XIII. Yüzyıl). Ankara: Türk Tarih Kurumu.

Sevinçli, Efdal. 2009. “Özel/Gizli Bir Dil: Çepni Dili.” Journal of Yaşar University 4 (13):
1923-1949.

Sümer, Faruk. 1992. Oğuzlar (Türkmenler). İstanbul: Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı.

Sümer, Faruk. 1992. Çepniler. İstanbul: Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı.

Şahin, Haşim. 2009. “Seyyid Ali Sultan.” In Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi,
vol. 37, 48-50. İstanbul: TDV.

Şimşir, Nahide, and Seher S. Sevgili. 2023. “Karesi Çepnilerinin Demografik, Fizikî ve
İktisadî Özellikleri.” Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi 134 (265): 271-284.

Yalçın, Alemdar, and Hacı Yılmaz. 2005. “Güvenç Abdal Ocağı.” Türk Kültürü ve Hacı
Bektaş Veli Araştırma Dergisi 35: 9-27.

Yalman, Ali Rıza. 1977. Cenupta Türkmen Oymakları. Vol. 1. Ankara: Kültür Bakanlığı
Yayınları.

Yavuz, Kamil. 2022. 16. Yüzyılda Anadolu’da Oğuzların Çepni Boyu. Yayımlanmamış
doktora tezi, Ordu Üniversitesi.

Yazıcı, Tahsin. 1993. “Cüneyd-i Safevî.” In Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi,
vol. 8, 123-124. İstanbul: TDV.

Kaynak Kişiler

KK.1: Demani Çevik, 1950, Okur-Yazar, Musa-i Kazım Ocak dedesi, Milelis Köyü,
Yavuzeli/Gaziantep.

KK.2: Hüseyin Çevik, 1933, Okur-Yazar, Musa-i Kazım Ocak dedesi, Milelis Köyü,
Yavuzeli/Gaziantep.

KK.3: Fatma Baş, 1953, Okur-Yazar, Milelis Köyü, Yavuzeli/Gaziantep.



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 15 / 15

KK.4: Bekto Dede (Bektaş Piroğlu), 1938, Okur-Yazar, Musa-i Kazım Ocak Dedesi,
Köseler Köyü, Nizip/Gaziantep.

KK.5: Fatma Bulut, 1943, Okur-Yazar değil, Sarılar Köyü, Yavuzeli/Gaziantep.

KK.6: Fidan Gözübüyük, 1969, Okur-Yazar, Dipçepni (Altınpınar) köyü,
Araban/Gaziantep.

KK.7: Bektaş Aslan, 1927, Okur-Yazar, Köseler Köyü, Nizip/Gaziantep.


