
Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 1 / 10

Yazar: Dr. phil. Hofmann Tessa

Cennet Irmakları ve Munzur Nehri (Dersim)
Yayın Tarihi: 2 Temmuz 2025

Özet

Üç semavi din, cenneti —hepsinde ortak bir özlem mekânı olarak— farklı dönemlerde
ve farklı biçimlerde yorumlamıştır. Raa Haqi Aleviliği ise, Sünni İslam’ın aksine, cennet
ve cehennemi öteki bir âleme ya da gelecekteki bir zamana değil, bu dünyaya, şimdiki
zamana yerleştirir. Semavi dinlerde Aden Bahçesi’nden çıktığına inanılan dört cennet
nehrinden yalnızca ikisi —Fırat ve Dicle— kısmen ya da bütünüyle coğrafi olarak
yerleştirilebilir. Fırat gibi, onun doğu kolu olan Murat Nehri de antik dönemlerden bu
yana kutsal kabul edilmiştir. Kutsal su, kaynak ve nehir kültü, Tevrat öncesi dönemlere
kadar uzanır ve özellikle Dersim’de belirgin bir süreklilik gösterir. Bu kutsiyet, hem
Kürt Aleviler hem de Ermeniler tarafından ortaklaşa yaşatılmaktadır. Bu tarihsel ve
inançsal süreklilik, Raa Haqi inancında Ana Fatma olarak bilinen ve Hind-İran
mitolojisinde kutsal bir su tanrıçası olan Anahita figüründe somutlaşır.

Cennet ve Cennet Nehirleri

Üç İbrahimî din, her üçünde de özlem duyulan bir yer olan cennet hakkında farklı
dönemlerde farklı yorumlar geliştirmiştir. İbranice Kutsal Kitap, yeryüzündeki cennete
“Aden Bahçesi” (İbranice: גןַּ־עֵדֶן gan-ʿĒḏen) olarak atıfta bulunur. Yaratılış 2-3
bölümlerine göre Tanrı, bu bahçeyi insanlar için yaratmış, ancak Düşüş’ten (günaha
düşmeden) sonra onları buradan kovmuştur.

“‘Aden’ ismi (…) aynı adlı İbranice isme dayanır ve ‘haz’, ‘zevk’, ‘keyifli toprak’ [ya da:
‘bolluk diyarı’] anlamına gelir.” [1] Yaratılış 2:8’te, Aden başlangıçta Tanrı’nın bir
bahçe diktiği efsanevi bir ülkeye atıfta bulunur; yani bahçe, bu ülkenin içindedir. Bu
farklı kullanım, antik Yunanca Septuaginta çevirisinde de yansıtılmıştır: Ülkenin adı
Εδεμ (Edem) olarak yazılmışken, bahçe için παράδεισος (parádeisos – Eski Farsça
pairidaêza, yani ‘çevrili alan’ anlamına gelir) terimi kullanılmıştır. [2]

Bu farklılıklar tarihsel kökenleriyle açıklanabilir: Eski gelenek, Aden diyarı ile bahçeyi
birbirinden ayırırken, Yaratılış 2’nin edebî versiyonunda ülkenin ismi bahçeye
aktarılmıştır. Yaratılış 2:10’da Aden’den çıkan nehirden bahseden ifade, muhtemelen
daha sonraki bir redaksiyona aittir ve Aden ile bahçenin ilişkisini bilinçli olarak muğlak



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 2 / 10

bırakmaktadır. [3]

Yeşaya 51:3’te “Aden”, “Rabbin bahçesi” ile eş tutulur. Aden, Hezekiel Kitabı’nda da
sıkça geçer; burada hem “Tanrı’nın bahçesi” (Hezekiel 28:13 ve başka yerlerde)
açıklamasıyla, hem de “Aden ağaçları” (Hezekiel 31:9 ve başka yerlerde) ifadesiyle
anılır. [4]

Hristiyanlar için cennet, mitsel bir semboldür. Bu sembol, insanlığın bilgiye duyduğu
arzunun günah biçiminde tezahür etmesinden önceki ilk hâli, yani masumiyeti ifade
eder. Cennet aynı zamanda bir özlem mekânı ve benmerkezcilikten ya da savaştan
arınmış bir dünyanın hayali olarak da yorumlanır.

Yaratılış Kitabı’nın ikinci ve üçüncü bölümlerinin Hristiyan yorumuna göre Aden
Bahçesi cenneti temsil eder. Bahçenin merkezinde yaşam ağacı ile iyi ve kötünün
bilgisi ağacı yer alır (Yaratılış 2:9).

Tanrı, insanlara bu iki ağaçtan meyve yemeyi yasaklar. Ancak Adem ve Havva ona
itaat etmez ve bilgi ağacının meyvesini tadar (Yaratılış 3:6-7). Bu durum onların
Tanrı’ya benzemesine yol açtığı için Tanrı onları cennetten kovar ve yaşam ağacına
erişimlerini engeller (Yaratılış 3:22-24). Böylece insan ölümlü olur.

Cennet, Eski Ahit’in (Tanah) dışında kalan bazı Yahudi metinlerinde de yer alır. Bu
metinlerde cennetin bir gün yeniden insanlara açılacağı umudu yer alır. Bu düşünce,
Yeni Ahit’te Vahiy Kitabı’nda tekrar ortaya konmuştur (Vahiy 2:7; Vahiy 22:2; Vahiy
22:14; Vahiy 22:19).

Yahudi inancına göre cennet aynı zamanda dindarların ölümden sonra gittikleri yerdir.
Bu anlam, örneğin İsa’nın kendisiyle birlikte çarmıha gerilen suçluya verdiği vaat
temelinde de yer alır: “Gerçekten sana söylüyorum, bugün benimle birlikte cennette
olacaksın!” (Luka 23:43).

Bu şekilde cennet fikri Hristiyanlığa girmiştir: Mesih’in yeniden gelişiyle ve Tanrı’nın
Krallığı tamamlandığında, ölüler dirilecek ve kurtuluşa erenler cennete girecektir.
Ancak Orta Çağ’da cennet öğretisine, günahların arındırıldığı ve insanın cennete
girmeden önce saflaştığı “arınma yeri” (Araf) öğretisi de eklenmiştir. Protestan
reformcular ise bu anlayışı İncil’e dayanmadığı gerekçesiyle reddetmiştir. [5]

İslam’da cennet, en başından beri bu dünyanın ötesinde, ahiret âlemine ait bir yer
olarak kabul edilmiştir. Kur’an’a göre, Allah Adem ve Havva’nın Cennet’te (Cennah)
yaşamalarına izin verir (A’râf Suresi 7:19). Arapça Cennet (Arapça: ّجنة, DMG ǧanna)
terimi, İbranice Gan Eden (גן עדן) kavramıyla ilişkilidir. Aden anlamına gelen Arapça
ifadesi de Kur’an’da geçer; örneğin Tâhâ Suresi 20:76’da. Cennet (DMG: ʿadn) عدن



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 3 / 10

kavramının karşıt anlamlıları ise Cehennem (Jahannam) ve Nâr (ateş, cehennem ateşi)
olarak geçer. İslamî geleneğe bağlı olarak, Cennet yedi [6] veya sekiz [7] dereceli
(kapılı) bir yapıya sahiptir; en yüksek dereceler en takvalı olanlara ayrılmıştır. [8]

Kur’an’ın birçok ayetinde Cennet, seçilmiş olanlara vaat edilen bir ahiret saadeti
mekânı olarak tasvir edilir:

“Takva sahiplerine vaat edilen cennetin misali şöyledir: Onun eteklerinde ırmaklar
akar. Orada ebedî meyveler ve gölge vardır. İşte bu, takva sahiplerinin son durağıdır.
İnkâr edenlerin sonu ise cehennem ateşidir.” – Kur’an 13:35

“Takva sahiplerine vaat edilen cennet şöyledir: İçinde bozulmayan sudan ırmaklar, tadı
değişmeyen sütten ırmaklar, içenlere lezzet veren şaraptan ırmaklar ve arıtılmış
baldan ırmaklar vardır. Onlar için orada her türlü meyve ve Rablerinden bir mağfiret
vardır. (Böylesi bir cennetin sakinleri) hiç cehennemde ebedî kalacak ve bağırsaklarını
parçalayan kaynar su içirilecek olanlarla bir olur mu?” – Kur’an 47:15

Orta Çağ İslam teolojisinde sıkça tartışılan bir mesele de, Adem’in cennetinin, zamanın
sonunda salih kulların gireceği cennetle aynı olup olmadığıdır. Hasan-ı Basrî ve onunla
birlikte Mu’tezile mezhebinin kurucuları olan Vâsıl b. Atâ (ö. 748) ve Amr b. Ubeyd, bu
iki cennetin aynı olduğu ve insanlara vaat edilen cennetin ezelden beri var olduğu
görüşünü savunmuşlardır. Buna karşın Dirâr b. Amr (ö. 796), cennet ve cehennemin
ancak Kıyamet Günü yaratılacağını öne sürmüştür. Dirâr’ın bu görüşü daha sonra
Hişâm el-Fuvatî, Abbâd b. Süleyman ve Ebû Hâşim gibi birçok Mu’tezilî düşünür
tarafından benimsenmiştir. Zıt görüş ise, ancak uzun süren tartışmaların ardından
hâkimiyet kazanmıştır. [9]

Cennet, yerin ve cehennemin üstünde yer alır. Ancak Hristiyan inancından farklı
olarak, Allah (Tanrı), ne cennette ne de cehennemde bulunur; sadece bu iki âlemin
yaratıcısı olarak kabul edilir. Peygamberler ve melekler, yeryüzü ile gökler arasında
gidip gelebilir ve aracılık görevinde bulunabilirler. [10]

Raa Haqi (veya Raa Heqi) inancına göre ise, hem cehennem hem de cennet bu
dünyada, yeryüzünde mevcuttur; öte âlemde değil.

Cennet Nehirleri

Yaratılış 2:11-15’te şöyle yazılıdır: “Bahçeyi sulamak üzere Aden’den bir ırmak çıkıyor
ve oradan ayrılarak dört ana kola bölünüyordu. Birincisinin adı Pişon’dur; bu ırmak,
altının bulunduğu, tüm Havilâ ülkesini çevreler. Bu ülkenin altını iyidir. Orada Bedolah
madeni [kıymetli reçine] ve Şoham taşı [karnelyan] da bulunur. İkinci ırmağın adı
Gihon’dur; tüm Kûş ülkesini çevreler. Üçüncü ırmak, Aşur’un doğusunda akan



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 4 / 10

(H)iddekel’dir. Dördüncü ırmak ise Perat’tır.”

Bu dört cennet nehrinin kimler ya da nereler olduğu konusunda oldukça farklı yorumlar
bulunmaktadır. Bu nehirlerin coğrafi olarak tanımlanabilir olup olmadığı ise Aden
Bahçesi’nin yeryüzünde mi yoksa öte âlemde mi yer aldığına dair yoruma bağlıdır.

Perat genellikle Fırat Nehri olarak kabul edilir. Yunanca’da Euphrates,
Kürtçe/Arapça’da Furat, Ermenice’de Frat, Türkçe’de Fırat, Eski Asurca’da Pu-rat-tu ve
ayrıca Ufrat adlarıyla anılır. Eski Farsça’daki Ufrat formu, birçok diğer yer adının da
kökenidir ve Huperethuua bileşiğinden türetilmiştir; bu da “geçmesi kolay” anlamına
gelir (“Hu” – “iyi”; “Peretu” – “geçit, sığ su”). Ermeniler arasında Fırat’ın kutsal
olduğuna dair inanç 19. yüzyılın sonuna kadar canlı kalmıştır. Ayrıca Fırat’ı geçen ve
suyundan içen kişinin yaraları iyileştirme yetisi kazanacağına dair bir inanç da
yaygındı. [11]

(K)Hiddekel genellikle Dicle Nehri ile eşleştirilir; ancak kökeni net değildir. Bölgedeki
dillere göre nehir şu adlarla bilinir: Sümerce idigna, Akadca idiglat, Aramice: deqlath,
didshla, Eski Farsça: tigrā, Arapça: دجلة (didshla), DMG: diǧla, İbranice: חידקל
(ḥiddæqæl ya da sadeleştirilmiş şekliyle chiddekel), Ermenice’de Տիգրիս (Tigris),
Türkçe’de Dicle, Kürtçe’de Dîcle. Orta Doğu’daki birçok ülkede Ditjle adı da kullanılır.
Tigris ya da Tikrit adları da yaygındır.

Sümerce’de id “nehir” anlamına gelir; bu nedenle isim id-igna olarak parçalanabilir.
Benzer sesli Sümerce igira sözcüğü “balıkçıl” anlamına gelir ve çivi yazısında idigna
karakteri en eski biçiminde balıkçıl resmi gibi göründüğünden, Jan Keetman bu ismin
“balıkçıl nehri” olarak çevrilebileceğini öne sürmektedir. [12]

Eski Farsça’da, Rüder Schmitt’e göre, bu nehrin ismi Babilceden ödünç alınmış ve hızlı
akışı nedeniyle “ok gibi hızlı” (arrow-fast) şeklinde yorumlanmıştır. [13]

Kutsal Kitap, Gihon’un hangi nehir olduğu konusunda açık bir bilgi vermez. Gihon’un
ilişkilendirildiği Kûş bölgesi, daha sonraki dönemlerde çoğunlukla Etiyopya olarak
anlaşılmıştır. Bu nedenle Gihon’un Nil Nehri ile özdeşleştirilmesi buradan
kaynaklanmaktadır. Ancak aslında kastedilen yer farklıdır.

Olası adaylar arasında, MÖ 2800’lere tarihlenen kayıtlarda geçen Sümer-Akad şehir
devleti Kiš, veya henüz yeri tespit edilemeyen Hitit kenti Kuššara (Kuşar) sayılabilir.

Mısırolog David Rohl, Aras Nehri’nin İncil’de bahsi geçen Gihon olduğunu savunur.
Rohl, İslam’ın İran’a girişi dönemine ait bir belgede Aras Nehri’nin 7. yüzyıla kadar
“Gyhun” olarak bilindiğini ortaya koyar. Bu nehrin kıyısındaki bölgeye de eskiden Kûş
adı verilmekteydi. Bölgedeki dağlardan biri günümüzde hâlâ Kusha-Dagh (Kûş Dağı)



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 5 / 10

olarak anılmaktadır.

Aras Nehri (ayrıca: Araks veya Arax; Azerice: Araz, Farsça: ارس Aras, Ermenice: Արաքս
Araks, Kürtçe: Erez, Urartuca: Muna, Yunanca: Araxes, Türkçe: Aras Nehri) 1072 km
uzunluğu ile Yakın Doğu’daki Kura Nehri’nin en uzun koludur. [14]

Başka bir yoruma göre, cennet nehri Gihon, Ceyhun Nehri (Farsça adıyla Amuderya,
Eski Yunanca’da Oxos) ile özdeşleştirilir.

Orta Çağ metinlerinde bu nehir Arapça ve Farsça’da Ceyhun (جيحون, DMG: Ǧayḥūn)
olarak anılır. İran mitolojisinde bu nehir, İran ile Turan arasında tartışmalı bir sınır
nehridir. Modern Farsçada yaygın olan Āmūdaryā (آمودریا) ismi, āmū(y) (آمو,
Transoksanya’daki kumluk bir ova) ve daryā (Farsça: ‘deniz’, Orta Farsça: drayak, Eski
Farsça: drayah, ‘deniz’ ya da ‘büyük su yolu’) kelimelerinin birleşimidir. Diğer dillerde
adlandırmalar şöyledir: Özbekçe Amudaryo, Tacikçe Омударё (Omudarjo), Türkmence
Amyderýa, Karakalpakça Ámiwdárya, Rusça Амударья (Amudarja).

Pişon Nehri ise Havîlâ ülkesi ile ilişkilidir. Alman ilahiyatçı ve klasik filolog Manfried
Dietrich (Ugarit uzmanı), Pişon’u İran’ın güneybatısındaki Karun Nehri ile özdeşleştirir.
David Rohl ise bu nehri, İran’daki Sefid Rud Nehri’nin kolu olan Ghezel Ozan ile
eşleştirir. 720 km uzunluğundaki Karun, İran’ın en uzun ve tek ulaşılabilir (seyrüsefer
yapılabilir) nehridir. Sümer Gılgamış Destanı‘nda Karun Nehri’ne sıklıkla “Ulai Nehri”
olarak atıfta bulunulur.

Dört olası cennet nehrinden üçü, tarihsel Ermeni Yaylası’nda doğmaktadır: Fırat ve
Dicle, bugünkü Elazığ yakınlarında; Aras ise Erzurum’un güneyinde, Bingöl Dağları’nda
kaynak bulur. Aras Nehri, doğuya doğru akar, kuzeyinden Ağrı Dağı’nı geçer. Bu
bölgede aynı zamanda Ermenistan sınırını oluşturur. Daha sonra, İran ile Azerbaycan’a
bağlı Nahçıvan Özerk Cumhuriyeti arasında, ardından İran-Ermenistan ve İran-
Azerbaycan sınırları boyunca akarak, Azerbaycan’da Mugan steplerinden geçer ve
Hazar Denizi’ne dökülen Kura Nehri’ne katılır.

Fırat ve Dicle’nin kaynak bölgesinde yer alan ve bu nehirlerden birine ya da her ikisine
kol olmuş veya olmakta olan başka iki nehir daha, kutsal cennet nehirleri ağına dâhil
edilebilir. Bunlardan biri, Fırat’ın en uzun kolu olan Murat Nehri’dir. Murat Nehri
(Türkçe: Murat Nehri, Kürtçe: Çemê Miradê, Ermenice: Արածանի – Aratsani), Fırat’ın
başlıca kaynaklarından biridir. Antik Yunanlılar ve Romalılar bu nehre Arsanias (Eski
Yunanca: Ἀρσανίας) adını vermiştir. Ağrı Dağı yakınlarında, Van Gölü’nün kuzeyinde
doğar ve dağlık araziden geçerek 722 km boyunca batıya doğru akar.

Yeni Asur İmparatorluğu kaynaklarında nehre Arșania, Klasik Yunan ve Roma



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 6 / 10

kaynaklarında Arsanias adı verilmiştir. Bu formlar, Ermenice’deki Aratsani (Արածանի)
isminden türemiş olabilir. Ermeni dilbilimci Armen Petrosyan, bu ismin Hint-Avrupa
kökü h₂erǵ (“beyaz, parlak”) kökeninden gelen Ermenice bir kelimeden türediğini öne
sürmektedir. Aratsani ismi, daha eski bir biçim olan Artsani’den (buradan Akadcadaki
Arșania – sonuna yer adı eki -iya eklenmiş) gelişmiş olabilir; bu dönüşüm, Ermenice’de
“Ara-” ile başlayan diğer birçok yer adının etkisiyle gerçekleşmiş olabilir.

Günümüzde kullanılan “Murat” ismi, genellikle Türkçe erkek adı olan Murat’la veya bu
adın türediği murat (amaç, dilek, istek) kelimesiyle ilişkilendirilir. Ancak bu büyük
olasılıkla halk etimolojisidir. ABD’li Ermeni dilbilimci Hrach Martirosyan, bu ismin
aslında Eski Ermenice mōrat, murat (“çamur, bataklık”) kelimesinden türemiş
olabileceğini öne sürmektedir. [16]

Agos gazetesi’nin kurucularından Sarkis Seropyan (1935-2015), bir röportajında
Dersim’de Aratsan (Batı Ermenicesiyle: Aradzan) ve cennet nehri Fırat’a duyulan
saygının, İbrahimî dinlerden çok önceye dayandığını anlatmıştır:

“Dersim’deki Ermeniler, Fırat’ı kolları olan bir anne gibi görür. Munzur Dağı’nı da bir
ana figürü olarak algılarlar. Hatta onun siluetini tanrıça Anahit’e benzetirler.
Anlatılanlara göre, bu tanrıçanın göğsünden akan süt, Fırat ve Munzur nehirlerini
oluşturmuştur.

Bence nehirler, Ermeni dini kültüründe merkezî bir yere sahiptir. Özellikle iki nehir çok
önemlidir: Fırat ve bizim Aradsan dediğimiz Murat Nehri. Aradsan, Ermeniler için
özellikle kutsal bir nehirdir çünkü ilk Hristiyan vaftizleri burada yapılmıştır.” [17]

Munzur – Dersim’in Kutsanmış Nehri

Dersim’deki doğa unsurlarına dayalı inanç sistemi içinde su, birçok kültürde olduğu
gibi verimlilik ve dişil enerjiyle ilişkilendirilmiş ve özel bir yere sahip olmuştur.
Mazdazm (Zerdüştlük) inancında su, hem fiziksel hem de ruhsal arınmayı simgeleyen,
hayatın kaynağı ve arındırıcı bir unsur olarak görülür. Hint-İran kökenli bereket, şifa ve
bilgelik tanrıçası Ardvisura Anahita, suyla doğrudan ilişkilidir ve tüm suların kaynağı
olarak kutsanır. Bu tanrıça, antik İran ve Ermeni mitolojisinde önemli bir yere sahiptir
ve dünyanın düzenini koruyan kozmik figürlerden biri olarak kabul edilir.

Roma’ya giden Ermeni-Arşakî kralı Trdat I’in (MS 63-80) yolculuğuna dair Plinius’un
Historia Naturalis adlı eserinin XXX.2. bölümünde aktarıldığı üzere, Mazdaist inançta
deniz de kutsal kabul edilirdi. Bu nedenle, deniz yolculukları yasaklanmıştı; çünkü
denize çıkmak onu kaçınılmaz olarak kirletirdi. Kral Trdat, hem bir kral hem de büyücü-
rahip (magi) olduğu için, dini kurallar gereği deniz yolculuğu yapamazdı ve bu yüzden



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 7 / 10

Roma’ya zorlu ve uzun bir kara yolculuğu yapmak zorunda kalmıştı. [18]

Dersim’in Raa Haqi inancı, kökeni üç bin yıl öncesine dayanan, antik İran’ın doğa
unsurları ve su kültüne dayalı geleneklerini yaşatmaktadır. Bu inanç sisteminde
pınarlar çok önemli bir yere sahiptir. Bu kaynakların doğaüstü güçlere sahip olduğuna,
buralarda yıkanan ya da suyunu içenlerin mucizevi güçler kazanacağına inanılır. Raa
Haqi inancında, aynı adı taşıyan kutsal dağdan doğan ve batıdan doğuya Dersim’i kat
eden Munzur Nehri, kutsal ve canlı bir varlıktır. Her yıl on binlerce insan, bu nehrin
kaynağına ziyaret eder; orada dua eder, →Çıra yakar ve →Niyaz sunar. [19]

Dersim ile Ovacık yolu üzerindeki Ana Fatma Ziyareti, bir başka doğal kutsal mekândır
ve özellikle kadınlar için en önemli ibadet ve ziyaret alanlarından biridir. Burada, suyun
ve doğurganlığın koruyucusu olarak görülen Hint-İran tanrıçası Anahita, Peygamber
Muhammed’in kızı Fatıma figüründe yaşamaya devam eder-hem işlevinde hem de
adında. Ana Fatma’ya gelen ziyaretçiler, burada mum yakar, dua eder. Duadan sonra,
ziyaretçilere küçük atıştırmalıklar ve tatlılar ikram edilir.

“Bu suyla kurulan yakın ilişki, kitaplardan ya da kurumlardan gelmez; rüyalardan,
anlatılardan ve ritüellerden geçerek kuşaktan kuşağa aktarılır. Toprak, su yoluyla
hatırlar. Aleviler bir kutsal pınara gittiklerinde, bir nehrin kenarında diz çöktüklerinde
ya da bir göl kıyısında mum yaktıklarında, yalnızca bir geleneği sürdürmezler-gören,
duyan ve cevap veren canlı bir varlıkla karşılaşırlar.” [20]

Sonuç

Sonuç olarak, cennet ve cennet nehirleri fikri-kadim metinlere ve teolojik tahayyüllere
köklenmiş olsa da-özellikle Dersim’in Raa Haqi geleneğinde, Alevilik içinde yerle ilişkili
ve özgün biçimlerde yeniden yorumlanmaktadır. Hâkim İbrahimî anlatılarda tahayyül
edilen aşkın ya da öte-dünyevi cennetlerden farklı olarak, Alevilik cenneti bu dünyada,
doğanın kendisinde ve özellikle Munzur Nehri gibi kutsal coğrafyalarda konumlandırır.

Canlı bir su yolu olarak Munzur, yalnızca bir ibadet ve ziyaret mekânı değil, aynı
zamanda ruhsal bir varlık olarak da tecrübe edilir-besleyen, gözeten ve hatırlayan bir
varlık. Alevi kozmolojisinde Munzur, hem ilahi özün metafizik akışını hem de acıların,
direnişin ve ekolojik kutsallığın maddi hafızasını taşır. O, içkin, ilişkisel ve ahlaki bir
cennet tasavvuru sunar-suyun yalnızca arındırmadığı, aynı zamanda şahitlik ettiği,
iyileştirdiği ve toplulukları birbirine bağladığı bir dünya.

Bu anlamda Munzur Nehri, Aleviliğin kutsal olana dair özgün kavrayışının kalbinde yer
alır: ölümden sonra değil, yaşamın içinde var olan; manzaraya kazınmış ve bir halkın
ortak nefesinde taşınan bir cennet.



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 8 / 10

Sonnotlar

[1]: Gesenius, Wilhelm: Hebräisches und aramäisches Handwörterbuch über das Alte
Testament. 18. Auflage. Berlin/Heidelberg: Springer-Verlag, 2013, s. 927.

[2]: Bauer, Walter: Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen
Testaments und der frühchristlichen Literatur. 6. Auflage. Berlin/New York: Walter de
Gruyter & Co. 1988, s. 1242.

[3]: Henrik Pfeiffer: Eden. In: Bauks, Michaela; Koenen, Klaus; Alkier, Stefan (Hrsg.):
Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet (WiBiLex), Stuttgart, 2006 ff.

[4]: Aynı kaynak.

[5]: Evangelische Kirche in Deutschland: Paradies - Basiswissen Glauben.
https://www.ekd.de/Paradies-Basiswissen-Glauben-11240.htm

[6]: Werner, Helmut (Hrsg.): Das islamische Totenbuch - Jenseitsvorstellungen des
Islam, nach der Dresdner und Leipziger Handschrift, neu herausgegeben. Köln 2009, s.
191 ve devamı.

[7]: Hughes, Thomas Patrick: Lexikon des Islam, Wiesbaden 1995, s. 574.

[8]: Spuler-Stegemann, Ursula: Die 101 wichtigsten Fragen, Islam. München, C. H.
Beck 2007, s. 43.

[9]: Ess, Josef van: Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert der Hidschra.
Eine Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam. Berlin: De Gruyter,
1991-1997, Bd. 3, s. 53 ve devamı.

[10]: Aynı kaynak.

[11]: Ishkol-Kerovpian, K.: Mythologie der vorchristlichen Armenier. In: Wörterbuch der
Mythologe. Hrsg. von W.W. Hauser. I. Abteilung: Die alten Kulturvölker. Bd. IX, 1. Teil:
Kaukasische Völker. 11. Lieferung. Stuttgart. Ernst Klett Verlag, s. 157.

[12]: Keetman, J.: Zur Schreibung des Wortes idigna "Tigris" und der möglichen
Bedeutung "Reiherfluss". In: Bibliotheca Orientalis, Band 73, 2016, s. 7-11.

[13]: Schmitt, Rüder: Wörterbuch der altpersischen Königsinschriften. Reichert,



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 9 / 10

Wiesbaden 2014, s. 255.

[15]: Petrosyan, Armen: The Indo-European and Ancient Near Eastern Sources of the
Armenian Epic. Washington, D.C: Institute for the Study of Man. 2002, s. 73-74, 186.

[16]: Martirosyan, Hrach: "Armenian mawr 'mud, marsh' and its hydronymical value".
Aramazd: Armenian Journal of Near Eastern Studies, 2009, 4 (1), s. 80-81.

[17]: Gündoğan, Kazım: Alevileş(tiril)miş Ermeniler; Dersimli Ermeniler-2: "Biz İsa'ya
Tabiyiz, Ali'ye Mecburuz". İstanbul: Ayıntı Yayınları 2023, s. 475.

[18]: Ishkol-Kerovpian, aynı eser, s. 135.

[19]: Die Geburt des Munzur - Heiliger Fluss, umkämpfte Landschaft. "Deutsche
Digitale Bibliothek: Ausstellungen",
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/heilige-geografie-dersim-und-dias
pora/items/show/25

[20]: Heilige Landschaften der Alevis von Dersim. "Deutsche Digitale Bibliothek:
Ausstellungen",
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/heilige-geografie-dersim-und-dias
pora/#s18

Kaynakça & İleri Okumalar

Bauer, Walter. 1988. Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen
Testaments und der frühchristlichen Literatur. 6th ed. Berlin and New York: Walter de
Gruyter & Co.

Evangelische Kirche in Deutschland. n.d. “Paradies – Basiswissen Glauben.”
https://www.ekd.de/Paradies-Basiswissen-Glauben-11240.htm.

Gesenius, Wilhelm. 2013. Hebräisches und aramäisches Handwörterbuch über das Alte
Testament. 18th ed. Berlin and Heidelberg: Springer-Verlag.

Gündoğan, Kazım. 2023. Alevileş(tiril)miş Ermeniler; Dersimli Ermeniler-2: “Biz İsa’ya
Tabiyiz, Ali’ye Mecburuz”. Istanbul: Ayıntı Yayınları.

Hughes, Thomas Patrick. 1995. Lexikon des Islam. Wiesbaden.

Ishkol-Kerovpian, K. n.d. “Mythologie der vorchristlichen Armenier.” In Wörterbuch der



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 10 / 10

Mythologie, edited by W. W. Hauser, vol. IX, part 1, 11th fasc., 157. Stuttgart: Ernst
Klett Verlag.

Keetman, J. 2016. “Zur Schreibung des Wortes idigna ‘Tigris’ und der möglichen
Bedeutung ‘Reiherfluss’.” Bibliotheca Orientalis 73: 7-11.

Martirosyan, Hrach. 2009. “Armenian mawr ‘mud, marsh’ and Its Hydronymical Value.”
Aramazd: Armenian Journal of Near Eastern Studies 4 (1): 80-81.

Pfeiffer, Henrik. 2006ff. “Eden.” In Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet
(WiBiLex), edited by Michaela Bauks, Klaus Koenen, and Stefan Alkier. Stuttgart.

Petrosyan, Armen. 2002. The Indo-European and Ancient Near Eastern Sources of the
Armenian Epic. Washington, D.C.: Institute for the Study of Man.

Schmitt, Rüder. 2014. Wörterbuch der altpersischen Königsinschriften. Wiesbaden:
Reichert.

Spuler-Stegemann, Ursula. 2007. Die 101 wichtigsten Fragen, Islam. Munich: C. H.
Beck.

van Ess, Josef. 1991-1997. Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert der
Hidschra. Eine Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam. Vol. 3. Berlin: De
Gruyter.

Werner, Helmut, ed. 2009. Das islamische Totenbuch – Jenseitsvorstellungen des
Islam, nach der Dresdner und Leipziger Handschrift, neu herausgegeben. Cologne.

Wikipedia contributors. n.d. “Aras (Fluss).” Wikipedia.
https://de.wikipedia.org/wiki/Aras_(Fluss).

Online Sergiler

Deutsche Digitale Bibliothek. n.d. Die Geburt des Munzur – Heiliger Fluss, umkämpfte
Landschaft. (Curator: Dr. Ahmet Kerim Gültekin)
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/heilige-geografie-dersim-und-dias
pora/items/show/25.

—. n.d. Heilige Landschaften der Alevis von Dersim.
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/heilige-geografie-dersim-und-dias
pora/#s18.


