
Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 1 / 11

Yazar: Filiz Çelik

Dersim Katliamı ve Nesillerarası Psikolojik
Travma Aktarımı
Yayın Tarihi: 5 Ekim 2025

Özet

Bu madde, 1937 ile 1938 yılları arasında Türkiye’nin doğusunda gerçekleşen Dersim
Katliamı’nın uzun vadeli duygusal ve psikolojik etkilerini ele alıyor. Kürt-Zaza-Alevi
topluluğundan binlerce kişi bu şiddetli askeri harekât sırasında öldürüldü, yerinden
edildi ya da susturuldu. Bu olaylar neredeyse bir asır önce yaşanmış olsa da, etkileri
hâlâ hem hayatta kalanlar hem de onların çocukları ve torunları tarafından hissediliyor.
2015 yılında tamamlanmış bir doktora çalışmasına dayanan bu madde, Dersim
travmasının kuşaklar boyunca nasıl aktarıldığını inceliyor. Aile hikâyeleri ile psikoloji ve
travma çalışmaları alanındaki kuramların birleşimi aracılığıyla, sessizlik, yas ve
kamusal tanınmanın yokluğunun insanların kimlik, hafıza ve aidiyet duyguları
üzerindeki etkileri ortaya konuyor. Travma yalnızca sözcüklerle değil, duygular, ilişkiler
ve günlük yaşamla da yaşamaya devam ediyor. Dersim, Holokost ve yerli halkların
yaşadığı şiddet deneyimleri gibi diğer tarihsel travmalarla karşılaştırıldığında, bu
makale hikâyelerin – aile içinde ve kamusal alanda – anlatılmasının iyileşme ve
unutmaya karşı direnme açısından ne kadar güçlü bir yol olduğunu gösteriyor. Bu
çalışma, geçmişteki şiddetin, toplum tarafından inkâr edildiğinde ya da görmezden
gelindiğinde, günümüzdeki toplulukları nasıl şekillendirmeye devam ettiğini
anlamamıza yardımcı oluyor.

Dersim Katliamı: Psikolojik Travmanın Oluşumu

1937 ile 1938 yılları arasında Dersim halkı (bugünkü adıyla Tunceli), şiddetli ve ayrım
gözetmeyen bir askeri harekâta maruz kaldı. Bu saldırılar, yaş ve cinsiyet fark
etmeksizin sivilleri hedef aldı; kitlesel katliamlar, zorla yerinden etmeler ve ailelerin
parçalanmasıyla sonuçlandı. Birçok genç kız alınıp Türk aileler tarafından büyütüldü.
Aradan 80 yılı aşkın süre geçmiş olsa da, bu döneme ait travma, etkilenenlerin
torunlarını bile etkilemeye devam ediyor.

Tarihsel olarak Dersim, kendi dili, inançları ve gelenekleriyle ayırt edici bir etno-dinsel
grup olan Alevi topluluğuna ev sahipliği yapıyordu. Cumhuriyet, tek bir ulusal kimliği
dayatmak amacıyla bölgedeki çeşitliliği bir tehdit olarak görüyordu. Bu nedenle,



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 2 / 11

Dersim’in kültürel varlığını ya asimile etmek ya da ortadan kaldırmak için yasalar
çıkarıldı. 1937-38 yıllarındaki askeri kampanya, bu ideolojinin acımasız bir sonucu oldu.

Yakın zamana kadar, Türkiye’de Dersim Katliamı tabu bir konu olarak kaldı. Bu
konudaki sessizlik, ailevi ve toplumsal yaşama yerleşti, kuşaklar boyunca aktarıldı ve
günümüzde birçok Dersimli’nin yaşadığı kolektif travmaya katkıda bulundu.

Travma, Hafıza ve İnsan Kaynaklı Felaketlerin Mirası

Felaketler – ister doğal ister insan eliyle gerçekleşmiş olsun – kayıplara ve yıkıma
neden olur; ancak insan eliyle gerçekleşen felaketler genellikle nesiller boyu
yankılanan daha derin psikolojik yaralar bırakır. Caruth (1996), Freud’un “gecikme”
(latency) kavramı aracılığıyla, travmatik olayların hemen değil, sonraki kuşaklarda
sıkıntı ve çözümlenmemiş acı olarak ortaya çıkabileceğini açıklar.

Kuşaklararası travma aktarımı (Intergenerational Transmission of Trauma – ITT),
soykırım, savaş ve etnik temizlik gibi kolektif şiddet biçimlerinin tanınmış bir sonucu
hâline gelmiştir (Danieli, 1998a). Bu tür olaylar yalnızca tarihsel ve politik birer mesele
değildir; aynı zamanda derin psikolojik etkiler taşır. Mağdurlar ve onların torunları,
çoğu zaman sessizlik veya kafa karışıklığı içinde, bu travmatik mirasla yaşamaya
devam eder.

20.yüzyıl, ulus-devletin yükselişiyle birlikte, modernite ve ulusal birlik ideolojileri
doğrultusunda meşrulaştırılan yaygın soykırımlara sahne oldu (Mazower, 2002;
Semelin, 2005). Yerli ve azınlık nüfuslar çoğu zaman ilerleme yolunda engel olarak
görülmüş, bunun sonucunda kitlesel şiddet ve yok sayılma yaşanmıştır. Ermeni
Soykırımı, Holokost, Ruanda ve Darfur’daki katliamlar, travma ve adalet konusundaki
küresel tartışmaları şekillendirmeye devam eden örneklerden yalnızca birkaçıdır.

Bu tür vahşetlerde travma yalnızca bireysel değil, kolektiftir. Holokost üzerine yapılan
erken dönem araştırmalar, travmanın yalnızca hayatta kalanları değil, onların
çocuklarını ve torunlarını da etkileyebileceğini göstermiştir (Rakoff, Sigal ve Epstein,
1966). Klinik teşhislerden daha geniş psiko-sosyal anlayışlara geçiş, şiddet ve
sessizliğin kuşaklar boyunca kimliği nasıl şekillendirdiğini incelemek için yeni yollar
açmıştır.

Dersim Bağlamında Kuşaklararası Travma

Dersim Katliamı’nın yol açtığı travma, diğer insan eliyle yaratılmış felaketler ve
soykırımlarla benzerlik gösterir. Hayatta kalanlar yalnızca doğrudan zarar görmekle
kalmamış, aynı zamanda duygusal, psikolojik, kültürel ve politik düzeyde uzun vadeli
sonuçlarla da yüzleşmişlerdir. Bu travmanın aktarım yolları genel olarak iki modele



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 3 / 11

ayrılabilir: doğrudan aktarım ve dolaylı aktarım.

Doğrudan Aktarım

Doğrudan aktarım, travmanın biyolojik ve psikolojik yollarla kuşaklara geçmesini ifade
eder. Bu model ilk olarak Holokost’tan sağ kurtulanların çocukları üzerine yapılan
araştırmalarla şekillenmiştir. Klinik gözlemler, bu çocukların depresyon, anksiyete,
uykusuzluk, kâbuslar ve duygusal uyuşma gibi belirtiler gösterdiğini ortaya koymuştur
– ki bunlar daha sonra Travma Sonrası Stres Bozukluğu (TSSB) olarak sınıflandırılmıştır
(Niederland, 1968; Rakoff ve diğ., 1966; APA, 2013).

Bazı araştırmacılar, sağ kalanların çocuklarında travma belirtilerine yönelik biyolojik
yatkınlık olup olmadığını da incelemişlerdir (Yehuda ve diğ., 1998; Bagot ve diğ.,
2007). Ancak bu görüş tartışmalıdır. Meta-analizler, Holokost’tan sağ kurtulanların
çocuklarının, ancak başka yaşam koşulları nedeniyle zaten stres altındalarsa daha
yüksek psikopatoloji seviyeleri gösterdiğini öne sürmektedir (van IJzendoorn ve diğ.,
2003; Sagi-Schwartz ve diğ., 2008).

Dersim örneğinde, ikinci ve üçüncü kuşak torunların çoğu, orijinal travmadan onlarca
yıl sonra dünyaya gelmiştir. Her ne kadar bazı psikolojik sıkıntı belirtileri gözlemlense
de, bu aşamada doğrudan aktarımın tek ya da birincil mekanizma olduğu pek olası
değildir. Bunun yerine, travmanın mirası daha çok kültürel, duygusal ve kolektif
hafızada görünür hâle gelmektedir.

Dolaylı Aktarım

Dolaylı aktarım; sessizlik, parçalanmış hafıza ve bozulmuş duygusal iletişim yoluyla
işler. Hayatta kalanlar, yaşadıkları travmayı korku, utanç ya da çözümlenmemiş yas
nedeniyle dile getirmekten kaçınabilir. Danieli (1981) bunu “sessizlik komplosu” olarak
adlandırmıştır. Bu sessizlik, çocuklarda derin ama belirsiz bir huzursuzluk ve miras
alınmış bir keder duygusu yaratır (Weingarten, 2004; Felsen, 1998).

Dersim örneğinde, 2009-2014 yılları arasında yürütülen araştırmaya katılan birçok kişi,
katliamdan aile içinde açıkça söz edilmediği ortamda büyüdüklerini ifade etmiştir.
Ancak bu sessizlik, kendi başına bir gerilim kaynağı hâline gelmiş; kuşku, korku ve
trajik bir şeyin yaşandığına dair söylenmeyen ama hissedilen bir bilince dönüşmüştür.

Bazı ailelerde ise çocuklar, travmatik anlatılara, müziklere ya da görüntülere aşırı
maruz bırakılmıştır. Bu hikâyeler bazen infazlar, yetim kalan çocuklar ya da toplu
mezarlarla ilgili ayrıntılı betimlemeler şeklinde paylaşılmıştır. Sessizliğe kıyasla daha
bilgilendirici olsa da, bu aktarım biçimi de çocukları ağır duygusal yüklerle baş başa
bırakmış ve bunu işleyecek araçlardan yoksun bırakmıştır.



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 4 / 11

Zamanla, travma kolektif kimliğin bir parçası hâline gelir. Sabit bir anı olarak değil; aile
dinamikleri, kültürel ifade biçimleri ve politik bağlam yoluyla evrilerek aktarılır.
Travmanın dolaylı etkileri, orijinal olaylara yönelik süren dışlanma ve politik inkârla da
şekillenir.

Madariaga’nın (2002) belirttiği gibi, travma toplumsal yaşamın yapısal bir özelliği
hâline gelebilir; sürekli bir tehdit ya da çözümlenmemiş bir kayıp olarak deneyimlenir.
Dersim örneğinde, travmanın mirası; parçalanmış aile bağları, kesintiye uğrayan dil
aktarımı, kültürel baskılanma ve süregelen toplumsal dışlanmayı içerir.

Dersim Katliamının Kuşaklara Göre Deneyimleri

Hayatta Kalanlar Kuşağı

Bu araştırma, etik nedenlerle doğrudan hayatta kalanları araştırmaya dahil etmedi ve
esas olarak ikinci ve üçüncü kuşaklara odaklanmıştır. Geriye kalan az sayıdaki hayatta
kalan, öykülerini zaten sözlü tarih projeleri, belgeseller ve tanıklıklar aracılığıyla
paylaşmıştı. Bu anlatılar, yaşadıkları şiddet, yerinden edilme ve bitmeyen belirsizlik
hakkında çarpıcı ve sarsıcı içgörüler sunar.

Tüm travmalara rağmen, birçok hayatta kalan kişi olağanüstü bir direnç göstermiştir.
Hayatlarını yeniden inşa etmiş, aile kurmuş ve çocuklarını başarıya teşvik etmiştir.
Brown ve Kulig’in (1996) belirttiği gibi, kitlesel travma karşısında direnç, tarihsel olarak
zulüm gören birçok toplulukta yaygın olarak gözlemlenen bir olgudur.

İkinci Kuşak

Katliamdan sonra doğan ikinci kuşak, karmaşık deneyimler yaşamıştır. Bazıları
ailelerinin başına gelenlerden tamamen habersiz, sessizlik içinde büyütülmüştür.
Diğerleri ise acı verici anılara, anlatılan hikâyeler ya da dolaylı duygusal ifadeler
yoluyla maruz kalmıştır. Bu kuşaktan katılımcıların birçoğu, sürekli bir korku, utanç ve
yabancılaşma hissiyle yaşadıklarını ifade etmiştir.

Ebeveynlerinden farklı olarak, bu kuşaktakilerin çoğu Türk devlet okullarında eğitim
almışlardır – ki bu okullar asimilasyon politikalarının önemli bir parçasıydı. Bu nesil, iş,
eğitim ya da güvenlik arayışıyla sıklıkla Dersim’den göç etmiştir. Göç, onlara daha
geniş bir dünya görüşü kazandırsa da, yerinden edilmişlik ve dışlanmışlık hissini
derinleştirmiştir.

İkinci kuşaktan bazı katılımcılar, politik olarak daha aktif hâle gelmişlerdir. Katliam
hakkında daha açık sözlü olmuş, sözlü tarih çalışmaları yapmış, belgeseller hazırlamış
ve Dersim kültürünü korumaya yönelik projelerde yer almışlardır.



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 5 / 11

Üçüncü Kuşak

Üçüncü kuşak da Dersim Katliamı’yla güçlü bir duygusal ve politik bağ kurmuştur.
Olaylara iki kuşak uzak olmalarına rağmen, yas, öfke ve kayıp duygularını yoğun bir
şekilde ifade etmişlerdir. Bu kuşaktan birçok kişi, Dersim hakkında filmler, kitaplar,
müzikler ve kampanyalar üretmiştir. Anlatıları, kaybedilenleri – dil, ritüeller, inançlar ve
topluluk kimliği – geri kazanma arzusunu yansıtır.

Bu nesil, katliamı insan hakları, soykırım tanınması ve kolektif travma gibi daha geniş
söylemlerle ilişkilendirmeye daha yatkındır. Ancak kültürel kopukluklarla da karşı
karşıya kalmışlardır – özellikle kentsel alanlarda ya da Türkiye dışında büyüyenler için,
dil kaybı ve asimilasyon geleneksel hafıza ve yas tutma biçimlerine erişimi
zorlaştırmıştır.

Tüm bu zorluklara rağmen, üçüncü kuşak Dersim’in hafızasını canlı tutma konusunda
çok önemli bir rol oynamaktadır. Aile tarihlerini “sessizlikten kurtarma” yönünde çaba
göstermekte ve adalet ile tanınma talep etmektedirler.

İletişim Biçimleri: Sessizlik ve Anlatıcılık

İnsan eliyle gerçekleşen felaketler, kuşaklar arası iletişimi çoğu zaman bozar. Dersim
örneğinde, iki zıt iletişim biçimi öne çıkmıştır:

Sessizlik

Bazı aileler katliam hakkında hiç konuşmamayı tercih etmiştir. Bu sessizlik, duygusal
mesafe ve kafa karışıklığı yaratmış olsa da, aynı zamanda psikolojik bir savunma
biçimi olarak da işlev görmüştür. Herman (1992), travma güvenli biçimde
işlenemediğinde sessizlik ve kopukluğun yaygın başa çıkma stratejileri olduğunu
belirtir.

Aşırı Maruz Kalma

Bazı aileler ise katliam hikâyelerini oldukça ayrıntılı şekilde aktarmıştır. Çocuklar,
erken yaşlardan itibaren bu acı verici anlatılara; müzik, şiir, sohbet ya da siyasi
etkinlikler aracılığıyla maruz kalmıştır. Sessizliği bozsa da, bu anlatılar çocuklarda çoğu
zaman duygusal olarak ezici ve çaresiz bırakıcı bir etki yaratmıştır.

Auerhahn ve Laub’a (1988) göre, hayatta kalanlar bazen yaşadıkları travmayı
paylaşamaz çünkü doğrulanma eksikliği ya da inkar edilme korkusu yaşarlar. Bu
nedenle, bellek çoğu zaman parçalı, sembolik ya da bedensel biçimlerde aktarılır. Bu
çalışmadaki katılımcılar, olayların net bir anlatısı olmadan bile içsel olarak “bir şeylerin



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 6 / 11

yanlış” olduğunu hissettiklerini sıkça ifade etmişlerdir.

Laub (1992), bu durumu bir tür sürgün hâli olarak tanımlar – travma yaşamış kişiler ve
onların torunları, kendi tarihleriyle bağlantı kuramadan, duygularını ifade edemeden
yaşamlarını sürdürürler. Bu sürgün sadece duygusal değil, aynı zamanda politiktir;
çünkü kurumsal inkâr sessizliği daha da pekiştirir.

Kolektif Travmadan İyileşmek

Kaybın Süregelen Varlığı

Araştırma, hem hayatta kalanlar hem de sonraki kuşaklar arasında güçlü ve kalıcı bir
kayıp hissi olduğunu ortaya koymuştur. Hayatta kalanlar için bu kayıp, genellikle tanık
oldukları vahşi şiddetle – ailelerin, evlerin ve toplulukların yok edilmesiyle –
bağlantılıydı. Sonraki kuşaklarda ise bu kayıp; kimliğin, kültürün, dilin ve atalara ait
topraklarla bağın yitimi şeklinde kendini göstermiştir.

Aradan on yıllar geçtikten sonra doğanlar bile, sanki bir yas miras almış gibi
hissettiklerini anlatmışlardır. Bu miras alınmış yas duygusu, çoğu zaman süregelen
marjinalleşme, kültürel baskılanma ve politik inkâr gibi deneyimlerle daha da karmaşık
hâle gelmiştir. Hirsch’in (2008) “ardıl hafıza” (postmemory) kavramıyla tanımladığı bu
durum, geçmişin yalnızca nasıl hatırlandığını değil, aynı zamanda torunların geleceği
nasıl tahayyül ettiklerini de şekillendirir.

Yas ve Yokluğu

Psikanalitik kuramda yas, travmanın iyileştirilmesi için temel bir süreçtir. Freud,
çözümlenmemiş yasın melankoliye – bilinçdışı, sürekli bir kedere – dönüşebileceğini
savunmuştur (Freud, 1917/1957). Daha sonra LaCapra (2001) gibi düşünürler bu fikri
kolektif travmaya da uyarlayarak, iyileşmenin topluluklar için tarihsel tanınma ve
sembolik telafi ile mümkün olabileceğini vurgulamışlardır.

Dersim bağlamında ise yas büyük ölçüde yoktu. Katliamın resmî olarak inkâr edilmesi
ve hakkında konuşmanın tehlikeli olması, kamusal veya güvenli biçimde yas tutmayı
imkânsız hâle getirmiştir. Katılımcılar, bu tanınma eksikliğinin onları çözümlenmemiş
duygularla baş başa bıraktığını belirtmiştir – Frosh’un (2013) “musallat eden yas”
dediği bu durum, kaybın tanınmaması hâlinde oluşur.

Young’un (1998) belirttiği gibi, bir felakete yas tutmak için hem içsel bir yas süreci
hem de dışsal tanınma gereklidir. Bu olmadan travma zaman içinde donmuş kalır.
Dersim’de Katliam, hatıraların zaman çizelgesinde bir kopuş yaratmıştır – “öncesi” ve
“sonrası” olarak konuşulan ama kapanışı olmayan bir yarık gibi.



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 7 / 11

Tanınma, Adalet ve Anma

Tanınma İhtiyacı

Katılımcılar, Dersim Katliamı’nın kamusal olarak tanınmasına yönelik ihtiyaçlarını
sürekli olarak vurgulamıştır. Tanınma eksikliğinin, onlarda dışlanmışlık ve adaletsizlik
duygusunu derinleştirdiğini ifade etmişlerdir. Ulusal söylemlerde susturulduklarını,
akranları tarafından yanlış anlaşıldıklarını ve devlet kurumları tarafından görmezden
gelindiklerini belirtmişlerdir.

İnkâr edilen ya da yok sayılan travma, zamanla büyüyerek daha da ağırlaşır. Danieli’ye
(1998a) göre, tanınmayan travma, hem bireysel hem de kolektif iyileşme süreçlerini
kesintiye uğratır. Dersim örneğinde katılımcılar, bu tanınmanın yalnızca arşivlere açık
erişim, hakikatin anlatılması ve devletin özrüyle mümkün olabileceğini ifade etmiştir.

Onarıcı Adalet

Onarıcı adalet, cezalandırmaya değil, zararın onarılmasına ve ilişkilerin yeniden
kurulmasına odaklanır. Bu yaklaşım, Güney Afrika, Ruanda ve Şili gibi çatışma sonrası
toplumlarda uygulanmıştır. Sürece; gerçeklerin açıklanması, tazminat sağlanması ve
toplumsal iyileşme eşlik eder (Hamber & Lewis, 1997; Govier & Prager, 2003).

Bu çalışmaya katılanlar, onarıcı adaletin uzlaşma için bir yol olabileceğini
savunmuştur. Her ne kadar birçok fail ve mağdur artık hayatta olmasa da, sürgün
edilen ve yetim kalanların isimlerinin açıklanması, atalara ait toprakların iadesi veya
tarihî gerçeklerin tanınması gibi sembolik eylemlerin bile güven inşa etmeye katkı
sağlayacağını ifade etmişlerdir.

Anma ve Kolektif Yas

Anma törenleri, toplumların travmatik olayları birlikte hatırlamalarına ve yas
tutmalarına olanak tanır. Anıtlar, ritüeller ve yıldönümü etkinlikleri; acıyı tanıma ve
ortak değerleri onaylama alanları sunar (Alexander ve diğ., 2004; Olick, 2007).

Dersimli topluluk için anma, genellikle diasporada gerçekleşmiştir – müzik, şiir,
paneller ve topluluk buluşmaları aracılığıyla. Katılımcılar, bu etkinliklerin kendi
miraslarıyla bağlarını sürdürmelerine ve miras aldıkları travmayı işlemelerine yardımcı
olduğunu anlatmıştır.

Ancak bu çabalar Türkiye’nin kamu yaşamında büyük ölçüde görünmez kalmıştır. Daha
geniş ulusal tanınma olmadan, bu tür anma eylemleri parçalı ve politik olarak kırılgan
olmaya devam eder. Schwab’a (2010) göre, gerçek iyileşme için yas, yalnızca



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 8 / 11

kurbanlarla sınırlı kalmamalı; faillerle, özel hafızayla ve kamusal hafızayla sınırları
aşarak buluşmalıdır.

Sonuç: Kültürel Direnç ve Yerel Bilginin Rolü

Dersim’in tarihi yüzyıllar boyunca marjinalleştirme ile şekillendi, ancak 1937-38
Katliamı, kolektif hafızada derin bir kırılma yarattı. Bu çalışmaya katılanlar, Katliamı
zamanın ikiye ayrıldığı bir dönüm noktası olarak tanımladılar: “önce” ve “sonra”.
Katliam sadece yaşamları ve toplulukları ortadan kaldırmakla kalmadı, aynı zamanda
kuşaklar arası sürekliliği de kopardı.

Tüm bu yıkıma rağmen, topluluk olağanüstü bir direnç göstermiştir. İkinci ve üçüncü
kuşak torunlar; eğitime, sanata, müziğe ve aktivizme yönelerek miras aldıkları
travmayı işleme ve kültürel kimliklerini koruma yolları bulmuşlardır. Birçoğu,
marjinalleşmeye karşı durmak ve onurlu bir varoluşu sürdürmek için akademik ve
mesleki anlamda mükemmellik hedeflediklerini ifade etmiştir. Dikkat çekicidir ki,
Dersim bugün hâlâ Türkiye’nin en yüksek okuryazarlık oranlarından birine sahiptir
(Akin, 2010), tüm sosyo-ekonomik zorluklara rağmen.

Sözlü Gelenek ve Kültürel Aktarım

Resmî tanıma ve yas sürecinin yokluğunda, Dersimliler tarihlerini geleceğe taşımak
için sözlü geleneklere dayandı. Müzik, şiir, hikâye anlatıcılığı ve ritüel, yalnızca bilgi
değil; duygular, dünya görüşleri ve etik kodlar taşıyan yaşayan arşivler işlevi gördü.
Katılımcıların birçoğu, cenazelerde ya da topluluk etkinliklerinde Katliam’a dair ağıtlar
ve mersiyeler duyduklarını, bu yas anlatılarının geçmişteki kayıpları bugünkü acılarla
birleştirdiğini anlatmıştır.

Bu sözlü gelenek, şiddet karşıtlığı, ruhsal tevazu ve toplumsal adaleti vurgulayan Alevi
inancına derinden bağlıdır. Bazı katılımcılar Katliamı, ruhani bir uyarı – içsel bir
ihanetin cezası ya da “Yol”dan sapmanın işareti – olarak bile yorumlamışlardır. Bu tür
yorumlar, travmanın anlamlandırıldığı ve direncin beslendiği güçlü bir etik çerçeveyi
yansıtır.

Kültürel Olarak Bilgilendirilmiş Adalete Doğru

Katılımcılar, herhangi bir iyileşme ya da uzlaşma sürecinin, kendi kültürel değerleri
üzerine kurulması gerektiğini ifade etmişlerdir. Batılı geçiş dönemi adaleti modelleri
faydalı olabilir, ancak Dersimlilerin dünya görüşüyle tam olarak örtüşmeyebilir.
Örneğin, Alevi inancındaki adalet kavramı intikamcı değil; onarıcı ve ruhsal
sorumluluğa dayalıdır.



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 9 / 11

Güney Afrika’da Piskopos Desmond Tutu’nun yürüttüğü çalışmaların da gösterdiği gibi,
hakikat ve uzlaşma süreçleri bile dışsal dinî veya kültürel çerçeveler dayatıldığı
takdirde sorunlu olabilir (Prager, 2003). Buna karşılık, Dersim’e özgü bir yaklaşım;
yerel ruhani geleneklerden, topluluk normlarından ve kolektif hafızadan beslenen bir
iyileşme süreci başlatabilir.

Son Düşünceler

Dersim Katliamı, torunlarının yaşamlarını hâlâ şekillendirmeye devam etmektedir –
yalnızca uzak bir tarihsel olay olarak değil; kimlik, aidiyet ve duygusal iyilik hâliyle
doğrudan ilişkili yaşayan bir gerçeklik olarak. Bu travma yalnızca sessizlik ve hikâye
anlatımıyla değil; aynı zamanda dil kaybı, sürgün, politik baskı ve kültürel bastırma
yoluyla da aktarılmıştır.

Ancak tüm bu travmanın içinden güçlü bir direnç akımı doğmuştur. Dersimliler
konuşmaya, söylemeye, yazmaya ve örgütlenmeye devam ediyorlar – yalnızca
hatırlamak için değil, aynı zamanda geri almak için. Tanınma, adalet ve iyileşme
talepleri, sadece geçmişe bir yanıt değil; farklı bir geleceğe dair bir vizyondur.

Bu nedenle, Dersim’in hikâyesi sadece bir trajedi değil; aynı zamanda bir hayatta kalış,
onur ve kültürel hafızanın dayanıklılığı hikâyesidir.

Kaynakça & İleri Okumalar

American Psychiatric Association. 2013. Diagnostic and Statistical Manual of Mental
Disorders. 5th ed. Washington, DC: American Psychiatric Association.

Akın, S. 2010. “Literacy Rates and Educational Challenges in Tunceli (Dersim).” Journal
of Turkish Education 25 (3): 45-59.

Alexander, Jeffrey C., Ron Eyerman, Bernhard Giesen, Neil J. Smelser, and Piotr
Sztompka. 2004. Cultural Trauma and Collective Identity. Berkeley: University of
California Press.

Auerhahn, Nanette C., and Dori Laub. 1988. “The Transmission of Trauma across
Generations.” American Journal of Psychoanalysis 48 (1): 1-12.

Bagot, R. C., B. Labonté, C. J. Pena, and Eric J. Nestler. 2017. “Epigenetic Signaling in
Psychiatric Disorders: Stress and Depression.” Biological Psychiatry 81 (1): 27-38.

Brown, L., and J. Kulig. 1996. “Resilience among Communities in Times of Crisis.”



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 10 / 11

Journal of Community Psychology 24 (4): 412-425.

Caruth, Cathy. 1996. Unclaimed Experience: Trauma, Narrative, and History.
Baltimore: Johns Hopkins University Press.

Danieli, Yael. 1981. “The Conspiracy of Silence: The Trauma of the Children of
Holocaust Survivors.” Journal of Traumatic Stress 4 (3): 459-474.

Danieli, Yael, ed. 1998. International Handbook of Multigenerational Legacies of
Trauma. New York: Plenum Press.

Felsen, Irit. 1998. “The Role of Family Silence in Intergenerational Transmission of
Holocaust Trauma.” Family Process 37 (2): 239-252.

Freud, Sigmund. 1957. “Mourning and Melancholia.” In The Standard Edition of the
Complete Psychological Works of Sigmund Freud, vol. 14, edited and translated by
James Strachey, 237-258. London: Hogarth Press. (Original work published 1917.)

Frosh, Stephen. 2013. “Haunted Grief and Trauma Transmission.” Psychoanalytic
Review 100 (4): 459-485.

Govier, Trudy, and Karen Prager. 2003. “Restorative Justice in Post-Conflict Settings.”
Conflict Resolution Quarterly 20 (1): 123-134.

Hamber, Brandon, and Sharon Lewis. 1997. An Overview of the Restorative Justice
Model. Belfast: University of Ulster.

Herman, Judith L. 1992. Trauma and Recovery. New York: Basic Books.

Hirsch, Marianne. 2008. “The Generation of Postmemory.” Poetics Today 29 (1):
103-128.

LaCapra, Dominick. 2001. Writing History, Writing Trauma. Baltimore: Johns Hopkins
University Press.

Laub, Dori. 1992. “Bearing Witness or the Vicissitudes of Listening.” In Testimony:
Crises of Witnessing in Literature, Psychoanalysis, and History, edited by Shoshana
Felman and Dori Laub, 57-74. New York: Routledge.

Madariaga, Laura. 2002. “Trauma as a Structural Feature of Social Life.” International
Journal of Social Psychiatry 48 (2): 91-102.

Mazower, Mark. 2002. The Dark Continent: Europe’s Twentieth Century. New York:



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 11 / 11

Vintage.

Olick, Jeffrey K. 2007. The Politics of Regret: On Collective Memory and Historical
Responsibility. New York: Routledge.

Prager, Karen. 2003. “Religion and Restorative Justice in South Africa.” In Restorative
Justice in Post-Conflict Societies, edited by Trudy Govier and Karen Prager, 45-67.
Boulder, CO: Lynne Rienner.

Rakoff, Victor, John Sigal, and Henry Epstein. 1966. “Psychological Effects of the
Holocaust on Children of Survivors.” American Journal of Psychiatry 123 (1): 47-52.

Sagi-Schwartz, Abraham, Marinus H. van IJzendoorn, Marian J. Bakermans-Kranenburg,
and T. Joels. 2008. “Trauma Transmission in Holocaust Survivor Families: An
Integrative View.” International Journal of Behavioral Development 32 (4): 316-327.

Schwab, Gabriele. 2010. Haunting Pasts: History, Memory, and the Holocaust. New
York: Columbia University Press.

Semelin, Jacques. 2005. Unarmed against Hitler: Civilian Resistance in Europe,
1939-1943. Westport, CT: Praeger.

van IJzendoorn, Marinus H., Abraham Sagi-Schwartz, and Marian J. Bakermans-
Kranenburg. 2003. “The Multiple Faces of Intergenerational Transmission of Trauma.”
In International Handbook of Multigenerational Legacies of Trauma, edited by Yael
Danieli, 71-90. New York: Plenum Press.

Weingarten, Kaethe. 2004. “The Legacy of Silence: Intergenerational Transmission of
Trauma.” Family Process 43 (2): 245-258.

Yehuda, Rachel, Judith Schmeidler, Michael Wainberg, K. Binder-Brynes, and T.
Duvdevani. 1998. “Vulnerability to Posttraumatic Stress Disorder in Adult Offspring of
Holocaust Survivors.” American Journal of Psychiatry 155 (9): 1163-1171.


