
Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 1 / 6

Yazar: Ahmet Kerim Gültekin

Hako Sûr: Dersim’de Kürt Aleviler ve Ermeniler
Arasında Bahar Ritüeli
Yayın Tarihi: 5 Ekim 2025

Özet

Hako Sûr, “Kırmızı Yumurta Bayramı” olarak da bilinen ve bugün büyük ölçüde
unutulmuş bir bahar geleneğidir. Bir zamanlar Dersim’deki Kürt Alevi topluluklarınca
icra edilen bu ritüel, tarihsel olarak Hristiyan Paskalyası ile aynı döneme denk gelir ve
özellikle Ermeni nüfusun bölgede yoğun olduğu dönemlerde Ermeni ve Alevi
toplulukları arasında zengin bir kültürel etkileşimin ifadesi olmuştur. Uygulama, yaşamı
ve yenilenmeyi simgeleyen kırmızıya boyanmış yumurtaların hazırlanmasını ve
bunların şenlikli, toplu buluşmalarda paylaşılmasını içerir; farklı inanç sınırlarını aşan
ortak bir “kutsal zaman” anlayışını somutlaştırır. Günümüzde Hako Sûr, yalnızca birkaç
ailenin belleğinde yaşamaktadır ve artık yaygın biçimde uygulanmamaktadır. Bu
yönüyle, Dersim’in çok dinli geçmişinin ve yerel Alevi takvim geleneğinin yavaş yavaş
kayboluşunun dokunaklı bir hatırlatıcısıdır.

Hako Sûr (Kırmızı Yumurta Bayramı)

Hako Sûr, İngilizce’de Red Egg Festival (Kırmızı Yumurta Bayramı) olarak bilinen,
günümüzde neredeyse tamamen ortadan kalkmış bir bahar ritüelidir. Bir zamanlar
Dersim bölgesinde (bugünkü Tunceli ve çevresi) bazı Kürt Alevi topluluklar ile Ermeni
komşularınca icra edilirdi. Ortak mevsimsel ritimlere dayanan senkretik bir kültürel
ifadenin temsilcisi olan bu gelenek, bugün çoğunlukla birkaç ailenin sözlü hafızasında
yaşamaktadır (Gültekin 2018).

Bu gelenek, tarihsel olarak Dersim’in Ermeni Hristiyan nüfusunun kutladığı Paskalya
(Zatik) bayramıyla paralellik göstermiş ve onunla aynı dönemde var olmuştur.
Bölgedeki Ermeni varlığının güçlü olduğu dönemlerde Hako Sûr, ortak kozmolojilerin,
tarımsal döngülerin ve ritüel uygulamaların katı inanç sınırlarını silikleştirdiği bir
kültürel etkileşim biçimini yansıtmıştır. Günümüzde artık kamusal olarak icra edilmese
de Hako Sûr, bölgesel birlikte yaşama ve mevsimsel değişimin şekillendirdiği yerel bir
maneviyat anlayışının örneği olmayı sürdürmektedir (Gültekin 2018).

Tarihsel ve Kültürel Bağlam



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 2 / 6

Dersim, tarih boyunca Kürt Aleviler, Ermeniler, Sünni Kürtler ve (Sünni ile Alevi) Türkler
gibi farklı etno-dinsel toplulukların bir arada yaşadığı zengin bir mozaiğe ev sahipliği
yapmıştır. İnanç ya da dil farklılıklarına bakılmaksızın (Kırmancki [Zazaca], Kurmanci,
Türkçe veya Ermenice), bu topluluklar benzer ekonomik yapıları (hayvancılık, tarım),
ortaklaşa yaşam biçimlerini ve kutsal takvimlerini paylaşmışlardır (Gültekin 2019). Bu
durum, özellikle kış ve erken bahar aylarında, oruç, arınma ve sembolik yenilenme gibi
dini hayatın yoğunlaştığı dönemlerde, örtüşen mevsimsel ritüellerin ve ortak mitolojik
sistemlerin gelişmesine zemin hazırlamıştır.

Dersim’deki Kürt Aleviler için bu mevsim, Gağan, Xızır, Kara Çarşamba (Qerê Çarseme)
ve Hawtemal gibi ritüel döngülerini kapsar. Kökleri eski İran inanç sistemlerine uzanan
bu uygulamalar, Noel ve Paskalya gibi başlıca Hristiyan bayramlarıyla aynı döneme
denk gelmiş; bu da ritüel ve sembolik düzeyde çeşitli kesişimlerin ortaya çıkmasına yol
açmıştır.

Dersim’de Ermeni-Alevi Ritüel İç içelikleri

Hako Sûr’un bahar dönemindeki icrası, özellikle Ermeni Hristiyan ve Kürt Alevi
toplulukları arasında, bir zamanlar Dersim’in paylaşılan dini manzarasını belirleyen
derin ritüel iç içeliklerinin çarpıcı bir örneğidir. Robert Moosa’nın (1988) ikna edici
biçimde ortaya koyduğu gibi, Kızılbaş Kürtlerin – özellikle Dersim gibi dağlık bölgelerde
yaşayanların – inanç ve pratiklerindeki Ermeni unsurlar tesadüfi değil; yüzyıllar süren
birlikte yaşamın, ortak ekonomik hayatın ve çakışan ritüel takvimlerin ürünüdür.

Dersim’den etnografik kayıtlar ve sözlü tarih anlatıları, doğum, ölüm, baharın gelişi ve
kutsal takvime bağlı günler etrafındaki ritüellerin Ermeniler ve Aleviler arasında dikkat
çekici benzerlikler taşıdığını gösterir. Örneğin, Alevi kozmolojisinde manevi açıklığın
zamanı olarak görülen perşembe akşamı (hêfteya pêncşem), Ermeni Hristiyan
geleneğinde de Zatik’in (Paskalya) arifesi olarak kabul edilir ve Son Akşam Yemeği’ni
anma günüdür. Her iki topluluk da bu eşiğe özgü zamanda gece nöbetleri tutar, ortak
sofralar kurar, kandil veya mum yakar ve arınma ritüelleri uygular. Zatik ve Hako
Sûr’un merkezinde yer alan kırmızı yumurta sembolü, yaşamın ölümü yenmesi,
verimliliğin durgunluğu aşması ve acının ardından yenilenme gibi doktrinel sınırları
aşan kozmik temaların ifadesi olarak işlev görür (Gültekin 2018).

Ovacık ve Hozat köylerinden bazı yaşlı Alevi anlatıcılar, ilkbaharda yumurta boyama
geleneğini “gavurlarla birlikte yaşadığımız eski zamanlardan kalan bir adet” olarak
tanımlayan büyüklerini hatırlarlar. Bu bağlamda “gâvur” terimi, tarihsel karmaşıklığı
olmakla birlikte, burada düşmanlıktan ziyade hatırlanan yakınlığa işaret eder. Kimi
zaman boyalı yumurtalar, özellikle karışık nüfuslu ya da komşu köylerdeki haneler
arasında değiş tokuş edilir veya ilkbahar göçleri sırasında ortak yaylaklara götürülürdü.



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 3 / 6

Çoğu zaman belirgin bir teolojik yoruma dayanmayan bu uygulamalar, birlikte
yaşamayı ve karşılıklı ödünç almayı önceleyen yerel bir ritüel mantığını yansıtır
(Gültekin 2018).

Ayrıca hem Ermeniler hem de Aleviler, kıştan bahara geçişi otlar, süt ürünleri ve
mayasız ekmek içeren ritüel yemeklerle; hayvanlar ve hasat için toplu bereket
dualarıyla kutlardı. Bu paralel mevsimsel ritimler, kurumsal dogmadan çok toprağa,
onun döngülerine ve ihtiyaçlarına yaslanan ortak bir “kutsal ekoloji”nin ortaya
çıkmasına katkıda bulunmuştur. Bu açıdan Hako Sûr, tek başına ilginç bir folklor
unsuru değil; yerel ritüel kesişmelerin yoğun örüntüsü içinde bir düğüm noktasıdır.
Moosa’nın çözümlemesi, kırmızı yumurta geleneğini yalnızca Ermeni litürjik kültürü
içinde değil, aynı zamanda sembollerin, jestlerin ve kozmolojilerin cemaat sınırlarını
aştığı daha geniş bir “melez kutsal zaman” tarihinin parçası olarak konumlandırır.

Hranoush Kharatyan (2014a & 2014b) ile Erwan Kerivel’in (2016) etnografik
çalışmaları da Hako Sûr gibi geleneklerin, Dersim’de Ermeni-Alevi birlikte yaşamının
şekillendirdiği derin bir ritüel iç içelik zemini üzerinde ortaya çıktığı görüşünü
destekler. Kharatyan, özellikle geç Osmanlı ve erken Cumhuriyet dönemlerinde, bütün
Ermeni topluluklarının “Alevileşme” olarak adlandırdığı bir sürece girdiklerini; bunun
yalnızca inanç değişimi değil, aynı zamanda sosyal yapı, ritüel pratik ve akrabalık
ağlarını da kapsadığını aktarır. Ermeni köylüler ocak temelli manevi silsileler
benimsemiş, mevsimsel oruçlara katılmış ve kırmızı yumurta gibi Hristiyan unsurları
Alevi kozmolojisi içinde yaşatmıştır. Bu dönüşümler ani din değiştirmeler değil; ortak
coğrafyalar ve toprağa bağlı ritüellere karşılıklı katılım ile beslenen uzun vadeli kültürel
kaynaşmalardır.

Benzer biçimde Kerivel, katı etnik sınıflandırmaları reddeder; Dersim kimliğinin Ermeni,
Kürt, Fars ve Türkmen etkilerinin kaynaşmasıyla şekillendiğini savunur. Ona göre
Dersim Aleviliği yalnızca dil veya aşiret kimliği ile tanımlanamaz; ritüel bağlılık, pir
silsilelerine akrabalık ve bedensel/yaşantısal pratikler üzerinden inşa edilmiş, yerel
kutsal ekolojilere derinden kök salmış “melez bir yapı”dır. İlkbaharda kırmızı yumurta
boyama geleneğinin, Ermeniler ve Alevilerce farklı sembolik anlam katmanlarında
korunması, Dersim’de kutsal zamanın nasıl kolektif biçimde deneyimlendiğini ve ritüel
olarak icra edildiğini gösterir. Siyasi tarihler bu iç içe geçmiş gelenekleri sonradan
parçalamış olsa da, bu tanıklıklar Hako Sûr’un yalnızca mevsimlik bir ritüel değil;
Dersim’in bir zamanlar akışkan olan kültürel ve dini çoğulculuğunun yaşayan bir izi
olduğunu ortaya koyar.

Ritüel Uygulaması

Hako Sûr, genellikle ilkbaharın başında, Paskalya ile aynı dönemde kutlanırdı ve



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 4 / 6

yeniden doğuş, tazelenme ve paylaşma temalarını yansıtırdı. Geleneğin merkezinde
kırmızıya boyanmış yumurtalar bulunurdu; bu yumurtalar doğadaki yaşamın
yenilenmesini, Hristiyan teolojisinde ise İsa’nın kanını ve dirilişi simgelerdi. Aleviler
arasında bu sembolizm, katı teolojik yorumlardan bağımsız, doğa merkezli ve
mevsimsel bir kutlamaya dönüşmüştür.

Ritüeller çoğunlukla Alevi inanç hayatında kutsal kabul edilen perşembe akşamı
başlardı; bu zaman, Hristiyanlıkta Son Akşam Yemeği’ni anan Kutsal Perşembe’ye
denk düşer. Uygulamalar arasında ortak yemekler, yumurta değiş tokuşu ve toplu
buluşmalar yer alırdı. Kırmızı yumurtalar boyanır, dostane bir yarışma havasında
birbirine vurularak kırılmaya çalışılır, yenilen taraf yumurtasını kazanana hediye
ederdi; kimi zaman bu, iyi dilekler veya nükteli sözlerle süslenirdi.

Bu etkinlikler komşuluk ilişkilerini ve birlikte yaşam kültürünü güçlendirirdi. Ermeni ve
Alevi aileler kimi zaman birlikte katılır, kimi zaman yan yana benzer gelenekleri
uygularlardı. Bu kültürel yakınlık, Dersim’in dini manzarasında uzun süredir var olan
sembolik ödünç alma ve ritüel yakınsama örüntüsünün tipik bir yansımasıdır.

Sözlü Tarihler ve Sürgünde Süreklilikler

Saha araştırmaları ve sözlü tarih anlatıları, Hako Sûr’un yalnızca Dersim’de değil, göç
ve sürgün dönemlerinde de farklı biçimlerde yaşatıldığını göstermektedir. Kazım
Gündoğan’ın 2022 tarihli Alevileştirilmiş Ermeniler kitabında yer alan 72 görüşmeden
bazıları, Alevi ya da Alevileştirilmiş Ermeniler arasında yumurta boyama geleneğinin
kuşaklar ve farklı yerleşimlerde nasıl hatırlandığını ve sürdürüldüğünü ortaya koyar. Bu
tanıklıklar, ritüelin yalnızca takvime bağlı bir bahar geleneği olmadığını; aynı zamanda
kimliğin, aidiyetin ve toplumsal dayanışmanın gündelik hayatta korunmasına hizmet
eden bir unsur olduğunu gösterir.

Perus Salik (d. 1938) şöyle anlatır: “Evlenince Mazgirt’e geldim. Orada da beni
dışlayanlar oldu. Ama genel olarak kendimizi daha rahat hissettik. Ermeni olduğumuzu
biliyorlardı. Yumurtaları boyar, dua ederdik.”

Bu gelenek, Batı Anadolu’daki sürgün yıllarında bile yaşamıştır: “Sürgünde, anne-
babam kendi evlerinde dini hizmetlerini yerine getirirdi. Uşak’taki bu köyde, Hristiyan
inançlarına göre haçlarını çıkarır ve güneşe doğru dua ederlerdi. Bayramlarda kendi
geleneklerini onurlandırırlardı. Örneğin, bir yumurta bayramı kutlar, çörek pişirirlerdi…
Tüm bunları gizli yaparlardı; kimse bilmezdi.”

Dersim Ermenilerinin, Paskalya dışındaki günlerde de yumurta boyadığı
anlaşılmaktadır: “Hıdırellez’de annem bize yumurta, kızarmış et ve yağ getirirdi.



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 5 / 6

Kırlara gider, pişirir ve yumurtaları boyardık. Yumurtaları ve çörekleri arkadaşlarımıza
verirdik.”

Sengül Gündoğdu Devletli (d. 1961) ise ailesinin dil ve ritüelleri nasıl sakladığını şöyle
aktarır: “Ermenice konuştuklarında bunu gizlice yaparlardı ki biz duymayalım. Sanırım
korkudan. Kapıyı kilitlerlerdi ki kimse duymasın; ‘yerin kulağı vardır’ diye düşünürlerdi.
Öte yandan Gağant’ı kutlamamıza izin verirlerdi, Paskalya’yı da… Ama ‘bu
Paskalya’dır, bu Ermeni bayramıdır’ demezlerdi. Yumurtaları soğan kabuklarıyla boyar,
çörek gibi başka şeylerle birlikte bohçaya koyarlardı. Biz de köy yerinde, sanki kırda bir
bayrammış gibi yiyip içerdik. Sonradan bunun ‘Paskalya’yı kutlamak’ olduğunu
anladık.”

Bu tanıklıklar, Hako Sûr ve benzeri yumurta boyama ritüellerinin hem mekân hem
zaman açısından esnek biçimlerde sürdürüldüğünü; kimi zaman açık dini kimlikten
bağımsız bir mevsim geleneği, kimi zamansa gizlilik içinde kimliği koruma aracı olarak
yaşatıldığını ortaya koymaktadır.

Günümüzdeki Durumu ve Bellekteki Yeri

21. yüzyılda Hako Sûr, neredeyse bütünüyle aktif pratikten çekilmiş durumdadır. 20.
yüzyılda yaşanan demografik ve siyasi kırılmalar – zorunlu göçler, katliamlar ve
kültürel baskılar – Dersim’deki bu tür ortak ritüellerin aşınmasına yol açmıştır.
Günümüzde Hako Sûr, esasen birkaç hanenin belleğinde, sözlü tarih anlatılarında ya
da aile hatıralarında dile gelen bir hatıra olarak varlığını sürdürmektedir.

Topluca icra edilme biçimiyle artık yaşatılmıyor olsa da Hako Sûr, bir zamanlar
Dersim’deki topluluklar arası yaşamı şekillendiren kültürel yakınlığa dair önemli
ipuçları sunar. Aynı zamanda Kürt Alevi ritüel dünyasının, resmi teoloji ve
kurumsallaşmış dinin ötesinde; mevsimsel döngülere, ev içi ritüellere ve birlikte
yaşamanın deneyimlenmiş biçimlerine dayalı yerel ve doğayla iç içe boyutlarını
hatırlatır.

Sonuç

Bugün büyük ölçüde unutulmuş olsa da Hako Sûr, bir zamanlar Dersim’in dini ve
kültürel hayatını biçimlendiren derin karşılıklı etkileşimlerin güçlü bir hatırlatıcısıdır.
Topluluk sınırlarını aşan mevsimsel bir ritüel olarak, yalnızca doğanın ritimlerini değil;
aynı zamanda Alevi ve Ermeni geleneklerinin yan yana var olduğu, etkileşim içinde
olduğu yerel kozmolojilerin akışkanlığını da yansıtmaktadır.

Bu uygulama, Dersim’in yüzyıllar boyunca barındırdığı kültürel çoğulculuğun çarpıcı bir
örneğidir: Dillerin, dinlerin ve geleneklerin çoğu zaman çatışmak yerine iç içe geçtiği



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 6 / 6

bir toplumsal dokunun göstergesidir. Hako Sûr’un kayboluşu, böylesi yerel mirasın, göç
ve tarihsel kırılma karşısında ne kadar kırılgan olduğunu ortaya koyar. Ancak kültürel
bellekteki varlığı, gündelik olanın içindeki kutsalı yeniden düşünmeye davet eder;
küçük ya da yerel ölçekteki ritüellerin bile, birlikte yaşamanın, direnç ve paylaşılan
kutsal zamanın daha geniş tarihlerini aydınlatabileceğini hatırlatır.

Kaynakça & İleri Okumalar

Gültekin, Ahmet Kerim. 2018. “Alevi – Kürt Paskalyası”, Cumhuriyet – Pazar, April 8,
2018.

Gültekin, Ahmet Kerim. 2019. “Kurdish Alevism: Creating New Ways of Practicing the
Religion.” Working Paper Series of the HCAS “Multiple Secularities – Beyond the West,
Beyond Modernities”, no. 18. Leipzig: Leipzig University.

Gündoğan, Kazım. 2022. Alevileştirilmiş Ermeniler. İstanbul: Ayrıntı Yayınları.

Kharatyan, Hranoush. 2014a. “The Search for Identity in Dersim – Part 1: Identities in
Dersim.” Repair Future”.
https://repairfuture.net/index.php/en/identity-standpoint-of-armenia/the-search-for-ide
ntity-in-dersim-part-1-identities-in-dersim-armenian

Kharatyan, Hranoush. 2014b. “The Search for Identity in Dersim – Part 2: The Alevized
Armenians in Dersim.” Repair Future.
https://repairfuture.net/index.php/en/identity-standpoint-of-armenia/the-search-for-ide
ntity-in-dersim-part-2-the-alevized-armenians-in-dersim-armenian

Kerivel, Erwan. 2016. “Dersim Alevism, a Cross-Bred Identity.” New Eastern Politics,
December 6. Archived at:
https://repairfuture.net/index.php/en/identity-other-standpoint/dersim-alevism-a-cross-
bred-identity

Moosa, Matti. 1988. “Armenian Elements in the Beliefs of the Kizilbash Kurds.” In
Extremist Shiites: The Ghulat Sects, edited by Matti Moosa, 432-447. Syracuse, NY:
Syracuse University Press.


