
Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 1 / 8

Yazar: Christian Gudehus

Soykırım
Yayın Tarihi: 5 Ekim 2025

Özet

Soykırım, farklı olay bağlamlarına çeşitli nedenler ve bakış açılarından (hukuki, ahlaki,
analitik, aktivist) uygulanmış bir kavramdır. Merkezinde, şiddet uygulayan aktörler
tarafından tanımlanmış bir grubun kasıtlı olarak ve zor kullanılarak yok edilmesi yer
alır. Bu yok etme eylemi, her zaman zulme uğrayan grubun üyelerinin tamamen
ortadan kaldırılması (kitlesel öldürme) sonucunu doğurmaz; esasen onların
kimliklerinin dönüştürülmesinden oluşur. Terim görece yeni olsa da, ona eşlik eden pek
çok uygulama yeni değildir. Bunlar arasında kitlesel katliamlar, sürgünler,
köleleştirme, çocukların kaçırılması, kültürel ve dini mekânların tahribi, gelenek ve
ritüellerin uygulanmasının yasaklanması ve kişinin kendi dilini kullanmasının
engellenmesi sayılabilir. Bu tür önlemler esas olarak siyasi saiklerle, merkezi siyasi
gücün elde edilmesi ve sürdürülmesi hedefiyle yakından bağlantılıdır.

Tanımlar

Soykırımlar, öncelikle sivillere karşı gerçekleştirilen aşırı derecede asimetrik ve kolektif
şiddet olayları olarak anlaşılmaktadır. Çoğu araştırma alanında olduğu gibi, burada da
konu ile terim arasında bir fark vardır. Bu şekilde tanımlanan şiddet biçimleri binlerce
yıl öncesine kadar izlenebilse de, terimin kendisi ve dolayısıyla soykırımın neyi
kapsadığına dair tanım görece yenidir. Bu konu pek çok kez anlatılmış olduğundan,
burada yalnızca sonucu ele alınacaktır. 1948 yılından bu yana, soykırımın uluslararası
hukuk çerçevesinde ne olarak değerlendirileceğini ayrıntılı biçimde tanımlayan bir BM
sözleşmesi (Soykırım Suçunun Önlenmesi ve Cezalandırılması Sözleşmesi)
bulunmaktadır. Bu tanım üç temel unsur içerir.

Bunlar sırasıyla: birincisi yasaklanmış ya da zararlı eylemler; ikincisi etkilenen gruplar;
üçüncüsü ise bu eylemleri gerçekleştiren aktörlerin kasıtlı niyetidir. Özellikle son on
yılda, özellikle de sosyal bilimler literatüründe, eylemler listesi büyük ölçüde
genişletilmiştir. Gruplar açısından ise, şiddet uygulayanların siyasi rakiplerinin bu
kapsama dâhil edilmesi yoğun biçimde tartışılmıştır. Kanıtlanması güç fakat hukuki ve
ahlaki bağlamda merkezi bir öneme sahip olan niyet kriteri ise neredeyse hiç
sorgulanmamıştır. Buna göre soykırım, varlığını sürdürebilme kapasitesini hedefli



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 2 / 8

biçimde tehlikeye atmak amacıyla en az bir gruba yönelik büyük ölçekli bir saldırıdan
oluşur. Dolayısıyla bu saldırı, grubun yok edilmesini amaçlar. Bu durum, başka
hedeflerin yan ürünü olarak ortaya çıkan topluluk yıkımlarını kapsamaz. Örneğin,
köleleştirme amacıyla insan avcılığı ya da bazı sömürgecilik biçimleri buna dâhildir.

Diğer kavramlarda (örneğin travma) da gözlemlenebileceği üzere, soykırım olarak
etiketlenen eylem bağlamları giderek daha da genişlemektedir (Haslam & McGrath,
2020). Bunun esas olarak iki nedeni vardır. İlk neden, yetersiz biçimde “politik
motivasyon” olarak adlandırılan alanda bulunabilir. Bu, geçmişteki adaletsizliklerin
hem sembolik hem de hukuki olarak tanınmasını kapsar. Özellikle bu yön, politik olarak
algılanan bu tür taleplerin ne denli derin bir psikolojik temele sahip olduğunu
göstermektedir. Şiddet uygulayan faillerin yanı sıra, uluslararası kuruluşlarca temsil
edilen küresel topluluk biçimindeki üçüncü tarafların da tanıması, yatıştırma, tazminat
ve kimi durumlarda uzlaşma süreçlerinin temel bir önkoşuludur (Benjamin, 2017).

Toplu şiddet içeren güncel olayların soykırım olarak adlandırılması yönündeki çok
yönlü çabalar açık biçimde politiktir; zira bu tanımlamanın uluslararası hukuk açısından
sonuçları vardır ya da olmalıdır (Feierstein, 2019). Güncel örnekler arasında
Myanmar/Rohingya meselesi (United Nations Independent Investigative Mechanism for
Myanmar, 2022) ve Çin devletinin 9. yüzyıldan beri Uygurların yaşadığı bölgelerde
yürüttüğü uygulamalar yer alır (Newlines Institute for Strategy and Policy & Raoul
Wallenberg Centre for Human Rights, 2021). 2025 yılına ait bir başka örnek ise, Alevi
Studies Network’ün Suriye’de çok sayıda Nusayrî’nin öldürülmesini soykırım olarak
sınıflandırma yönündeki girişimleridir. Ayrıca birçok grup, geçmişte yaşanan olayların
parlamentolar gibi siyasi kurumlarca soykırım olarak tanınması için çaba
göstermektedir. Bu durum örneğin Almanya’daki Dersimliler açısından, 1937-38
olaylarının literatürde katliam, isyan bastırma harekâtı, imha kampanyası ve soykırım
olarak tanımlanması bağlamında geçerlidir (Gudehus & Husenbeth, 2024). Bazı
durumlarda ise, hükümet dışı girişimlerle oluşturulan mahkemeler kurulmuştur; Sri
Lanka ve Uygur örneklerinde olduğu gibi, bu mahkemeler Birleşmiş Milletler
Sözleşmesi hükümlerine dayanarak her iki olayın da gerçekleşmiş veya sürmekte olan
birer soykırım olduğuna hükmetmiştir (Permanent People’s Tribunal, 2010; Uyghur
Tribunal Judgement, 2021).

İkinci neden ise özellikle sosyal bilimlerdeki tartışmalarla ilgilidir. Burada temel
mesele, soykırımın, kesin biçimde tanımlanmış bir grubun çok sayıda üyesine yönelik
aşırı şiddet içeren bir olay olduğu fikrinin sorgulanmasıdır. Bu nedenle “kültürel
soykırım” ve “soğuk soykırım” gibi kavramlar giderek daha fazla önem kazanmaktadır.
Her iki kavram da büyük ölçüde insanlara yönelik fiziksel şiddeti dışarıda bırakır;
bunun yerine dilin, ritüellerin, dini pratiklerin veya giyim tarzlarının uzun zaman



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 3 / 8

dilimlerine yayılarak bastırılmasına vurgu yapar (Anderson, 2015; Bachman, 2019).
Burada odak noktası fiziksel yok etme değil, bir grubun ayırt edici özelliklerinin
silinmesi ve böylece kimliklerinin dönüştürülmesidir. Grup, baskıcı gruba mensup
kişilerle zorla evlendirmeler gibi çeşitli önlemler aracılığıyla çözülür (Turdush &
Fiskesjö, 2021). Dolayısıyla saldırı, kimlikleri belirleyen her şeye yöneliktir.

Bu doğrultuda, soykırımın asgari bir tanımı şu şekilde yapılabilir: Soykırım, kim olduğun
ve nerede bulunduğun üzerinden, aşırı şiddet kullanılarak var olmanın
yasaklanmasıdır. Bu tanım özellikle, devlet inşası süreçleri çerçevesinde yürütülen
homojenleştirme çabaları bağlamında gerçekleşmiş veya hâlen sürmekte olan aşırı
kolektif şiddet olaylarının tümü için geçerlidir. Devletin “halkı” genellikle dini ölçütlere
dayalı biçimde tanımlanır; bu da ötekilerin dışlanmasına yol açar. Ötekiler genellikle
zor kullanılarak bastırılması gereken bir tehdit olarak sunulur. Ancak şiddet failleri
çoğu durumda sadece ötekileri dışlamakla kalmaz, aynı zamanda onların kaynaklarını
da ele geçirmek ister. Bu durum, örneğin Çin Halk Cumhuriyeti’nin Tibet ve Doğu
Türkistan’daki (Sincan) uygulamalarında görüldüğü üzere, sömürgecilik bağlamında da
geçerlidir. Temel amaç, “ötekileri” ortadan kaldırmaktır-bu, söz konusu ötekilerin önce
şiddet uygulayan grup tarafından söylemsel olarak yaratıldığı durumlar için de
geçerlidir.

Bu ve benzeri genişlemeler doğrultusunda, hangi olayın “soykırım” olarak
adlandırılabileceğini tartışmak pek anlamlı değildir; zira farklı aktörler bu konuda çoğu
zaman politik, ahlaki ve ancak ikincil düzeyde analitik ölçütler ileri sürmektedir.
Analitik bir bakış açısından bakıldığında ise, olguları ampirik temelde birbirinden
ayırmak (ne oldu? sonuçları neler? aktörler kimlerdi? vb.) çok daha verimlidir. Örneğin
insanların kitlesel biçimde öldürülmesi, dilin ve dinin yasaklanmasından farklı bir
olgudur. Ancak her iki durumda da amaç, toplumsal yapının ve dolayısıyla saldırıya
uğrayan ya da baskı altına alınan grubun kendisinin çözülmesidir (ve her iki süreç de
kimi zaman eşzamanlı ya da ardışık olarak gerçekleşebilir). Bu, kimi durumlarda birkaç
hafta, ay ya da yıl içinde (Türklerin Ermenilere yönelik soykırımı, Ruanda, Şoa gibi)
gerçekleşebilirken, kimi durumlarda ise kuşaklar sürebilir (Papua Yeni Gine, Dersim
gibi).

Bu örneklerde gruplar hâlâ görece açık biçimde tanımlanabildiğinden, bu durum onları
görünür ve dolayısıyla savunmasız kılmaktadır. Bununla birlikte, bazı kavramsal
yaklaşımlar yok etme eyleminden ziyade toplumların şiddet yoluyla yeniden
yapılandırılmasına odaklanır. Arjantinli sosyolog Feierstein (2014) örneğin soykırımı,
toplumların toplumsal yapısının kasıtlı olarak yok edilmesi şeklinde tanımlar. Buna
göre, zorla kaybetmeler, işkence merkezleri ve öldürülen kişilerin çocuklarının evlat
edinilmesi, bir gruba değil, bir toplumun ve üyelerinin kimliklerinin dönüştürülmesine



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 4 / 8

yönelik soykırım göstergeleri olarak değerlendirilir. Bu tür bir tanımın Arjantin’in kendi
içinde cezai kovuşturmalar açısından da sonuçları olmuştur ki bu çabaları ilgi çekici
kılan da budur. Burada, şiddetten siyasi olarak sorumlu kişilerin yanı sıra, işkence
merkezlerinde görev yapan kişiler de soykırım suçlamasıyla yargılanmış ve
yargılanmaya devam etmektedir.

Bu tür olayların bir başka sonucu ise, onlar hakkında yazılanların, şiddeti uygulayan
grubun kendisi ile zulmettiği kişiler arasında yaptığı ayrımı söylemsel olarak
pekiştirmesidir. Bu bakımdan, kimliklerin sadeleştirilmesi veya tekil kimliklerin
atfedilmesi biçimindeki bir amaç, çoğu durumda fiilen gerçekleşmiş olur.

Topluluk-Yok Edici Şiddet Uygulamaları

Aşağıda, günümüzde soykırımsal şiddet olarak tartışılan eylemlerin çeşitliliğini
göstermek amacıyla seçilmiş (çoğu zaman birbiriyle ilişkili) bazı uygulama türleri ve
örnekler yer almaktadır.

Öldürmeler: Şiddet uygulayan failler tarafından tanımlanmış en az bir grubun mümkün
olduğunca çok sayıda üyesini öldürme girişimidir. Bu tür durumlarda zorla evlat
edinme ya da tecavüz eylemleri amaçlanmaz (bu, bu eylemlerin hiç gerçekleşmediği
anlamına gelmez). Buna örnek olarak, Alman devletinin Nasyonal Sosyalist döneminde
Yahudilere, Sinti ve Romanlara yönelik imha politikaları ve Holokost gösterilebilir.

Sürgün ve Katliam: Şiddet failleri tarafından tanımlanmış en az bir grubun mümkün
olduğunca çok sayıda üyesini bir bölgeden uzaklaştırma girişimidir. Çoğu durumda bu
sürgün son derece şiddetli biçimde gerçekleşir ve nüfusun büyük bir bölümünün
fiziksel olarak yok edilmesine yol açar. Buna örnek olarak, 1915 yılında doruk
noktasına ulaşan, Türkiye’nin Ermenilere ve diğer Hristiyan topluluklara yönelik
gerçekleştirdiği soykırım gösterilebilir. Bu tür sürgünlere çoğu zaman katliamlar da
eşlik eder; örneğin 1937-38 yıllarında yine Türk devleti tarafından Dersimlilere yönelik
gerçekleştirilen katliamlar buna dahildir (Küpeli, 2022, s. 189-209).

Çocukların Alıkonulması: Daha kesin bir ifadeyle, zulme uğrayan bir topluluktan
çocukların alınması, yalnızca bu çocukların “aşağı”, “farklı” ve dolayısıyla “ıslah
edilemez” olarak görülmedikleri durumlarda mümkündür. Bu genellikle, gruplar
arasındaki farkın ırksal değil politik olduğu durumlarda ortaya çıkar. Örnekler özellikle
Güney Amerika’daki askeri diktatörlüklerde görülmektedir. Örneğin Arjantin’de, zulme
uğrayan kişilerin çocukları (bazıları esaret altında doğmuştu) rejim mensupları
tarafından evlat edinilmiştir. Kanada’daki sözde “yatılı okullar”da yaklaşık bir buçuk
yüzyıl boyunca uygulanan çocukların yerli kimliklerinden koparılması süreci, zorla evlat
edinmeden bile daha güçlü bir toplumsal yeniden yapılandırma önlemi olarak



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 5 / 8

değerlendirilebilir. Çocuklar ailelerinden alınmış, kendi dillerini kullanmaları
yasaklanmış ve zorla eğitimsizleştirilmiş, Hristiyanlaştırılmış, yerli olmayan toplumun
üyelerine dönüştürülmüşlerdir. Aynı şekilde, Nasyonal Sosyalist dönemde Almanya’da
da siyasi muhaliflerin (özellikle komünistlerin) çocukları ailelerinden alınarak yıllarca
uzak bölgelerdeki koruyucu ailelere verilmiş, kimi durumlarda evlat edinilmeleri
sağlanmıştır.[1]

Köleleştirme ve Sömürü: Burada imha her zaman birincil amaç değildir; ancak
istenmeyen bir yan sonuç olarak ortaya çıkabilir. Örneğin Alman toplama kampları söz
konusu olduğunda, bu durum bazen haklı olarak “çalışma yoluyla imha” şeklinde
tanımlanmıştır. Aynı zamanda, kamplardaki zorunlu çalışma sisteminin içinde
doğrudan ölümcül olmayan faaliyetler de bulunmaktaydı. Sömürü, özellikle şeker
üretimi ve imalatında zorla çalıştırmanın uygulandığı Karayipler örneğinde son derece
ağır bir biçimde yaşanmıştır. Bu durum 16. yüzyılda ve daha sonra 19. yüzyılda kakao
ve kahve üretiminde tekrar görülmüştür. Ancak insanlık tarihi, Sümerlerden (MÖ 3.
binyılda Mezopotamya’daki erken bir uygarlık) Sovyetler Birliği’ndeki GULag
kamplarına kadar birçok başka örnek sunmaktadır. Yukarıda “istenmeyen
soykırımlar”dan söz ederken, özellikle Transatlantik köle ticareti bağlamındaki “köle
avları”na atıfta bulunulmuştur. Zira cinayet, yerleşim alanlarının ve kültürel
mekânların tahribi (kaçışı ve geri dönüşü önlemek amacıyla), zorla göç ettirme ve
sömürü yoluyla bütün toplulukların (her ne kadar tüm dil grupları olmasa da) yok
edildiği konusunda hiçbir kuşku yoktur (Zeuske, 2013).

Toplumsal Yeniden Yapılandırma: Bu kavram, bir grubun büyük bir bölümünün
öldürülmesine değil; şiddetin, özellikle de terörün (çoğunlukla işkence yoluyla)
kullanılması aracılığıyla toplumların toplumsal dokusunun yeniden şekillendirilmesine
işaret eder. Arjantin örneğinde bu, toplumsal dayanışmanın kitlesel biçimde
bastırılması ve tekelleşmiş kapitalist bir ekonomik düzenin teşvik edilmesi anlamına
gelir (Feierstein, 2014). Fransız Devrimi gibi devrimler ise, çeşitli soykırım tanımlarında
karşılık bulan bir dizi unsur ve uygulamayla karakterizedir. Başlangıçta hedef kitlesi
açık biçimde tanımlanmamış olan ve hızla genişleyen Terreur (Korku Dönemi)
uygulamaları -1975-1979 yılları arasında Kamboçya’da yaşanan olaylarla da paralellik
taşır (Bultmann, 2017)- ordunun Vendée bölgesinde çeyrek milyon kadar insanı
katletmesiyle sonuçlanmıştır. Burada da amaç bir grubun imhası değil, merkezi devlet
gücünün zorla tesis edilmesidir (Secher, 1986).

Etnik Farklılığın Ortadan Kaldırılması: Bu biçimdeki uygulamanın amacı, şiddet failleri
tarafından tanımlanan bir grubun uzun vadede tamamen ortadan kaybolmasını
sağlamaktır. Örneğin Çin Halk Cumhuriyeti, kültürel olarak Han Çinlilerinden farklılık
gösteren toplulukların tarihsel olarak yaşadığı bölgelerde uzun süreli bir Çinlileştirme



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 6 / 8

süreci yürütmektedir. Bu durum Tibet, Sincan (Doğu Türkistan) ve Moğolistan’ın bazı
bölgeleri dâhil olmak üzere çeşitli coğrafyaları kapsamaktadır. Her ne kadar bu
bölgelerde zaman zaman büyük çaplı katliamlar yaşanmış olsa da, uygulanan şiddet
politikasının temel unsurları doğrudan kitlesel öldürmeye değil, kültürlerin farklı
düzeylerde yok edilmesine yöneliktir. Fiziksel düzeyde bu, dini ve kültürel mekânların
ve manzaraların ortadan kaldırılmasını içerir. Buna dil kullanımının ve geleneklerin
bastırılması da eklenmektedir. Örneğin kadınlar ya zorla kısırlaştırılmakta ya da Han
Çinlilerle zorunlu birlikteliklere yönlendirilmektedir; bu da aile yapısına doğrudan
müdahale anlamına gelmektedir (Turdush & Fiskesjö, 2021). Bu, özellikle kalıcı bir
sömürgecilik biçimidir. Köylerin yıkılmasıyla köleleştirilen mahkûmların geri dönme
olasılığının ortadan kaldırılması gibi, bu politikalar da bir “geri dönüşsüzlük noktası”
yaratmayı amaçlamaktadır.

Bu eksik ve oldukça kısaltılmış liste, suç teşkil eden bu tür uygulamaların ne kadar
çeşitli olduğunu ve bazılarının binlerce yıldır farklı biçimlerde ve birleşimlerde
kullanıldığını göstermeyi amaçlamaktadır. Sonuç olarak, bir grubun yok edilmesi,
soykırımsal olarak değerlendirilen şiddet eylemlerini işleyenler için her zaman birincil
hedef değildir. Genellikle, ilk “uygar” toplumların ortaya çıkışından bu yana mesele,
siyasal güçle-yani topraklar, kaynaklar ve insanlar üzerindeki kontrolle-ilgilidir.
Dolayısıyla soykırımsal şiddet nihayetinde ikincil bir olgudur. Bu açıdan bakıldığında,
kolektif düzeyde yok etme niyeti meselesi kaçınılmaz biçimde görelileşmektedir. Ancak
bu durum, şiddeti fiilen uygulayan katiller, hırsızlar ve tecavüzcüler için aynı ölçüde
geçerli değildir; zira onların farklı ve karmaşık güdüleri geçmişte olduğu gibi bugün de
açıklama çabalarının konusunu oluşturmaktadır.

Sonuç

Soykırım, hukuki tanımıyla bir grubun kasıtlı biçimde yok edilmesini ifade eder. Ancak
toplumsal ve siyasal analizlerin ortaya koyduğu üzere, bu olgu fiziksel imhadan ziyade
bir kimlik dönüştürme projesi olarak anlaşılmalıdır. “Kişinin kim olduğu ve nerede
bulunduğu üzerinden var olmasının yasaklanması” ifadesi, bu tür eylemlerin özünü
yansıtır. Katliamlar, zorla asimilasyon ya da uzun vadeli kültürel silinme biçimlerinde
ortaya çıksa da, soykırımsal şiddet nihayetinde devlet ya da imparatorlukların
homojenleştirme ve denetim politikalarına hizmet eder. Bu daha geniş örüntüyü
tanımak, Ermeni soykırımından Uygur halkına yönelik baskılara ve Dersim’in kültürel
dünyasının yok edilişine kadar farklı örnekleri karşılaştırmalı biçimde anlamayı
mümkün kılar. Bu olayları birleştiren ortak nokta, çoğulluğun yok edilmesi yoluyla
insanlığın kendisini yeniden yapılandırmaya yönelik sistematik girişimdir.

Sonnotlar



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 7 / 8

[1] Yazar, bu tür vakalardan haberdardır; ancak bilgisi dâhilinde bu konuda
yayımlanmış bir araştırma bulunmamaktadır. Buna örnek olarak, Hannover (Almanya)
kökenli Kreikbaum ailesinin beş çocuğu gösterilebilir. Bu çocukların tamamı, altı yıldan
uzun bir süreyle Burgenland ve Wachau bölgelerindeki ailelerin yanına yerleştirilmiştir.
Bu duruma ilişkin yeminli beyanlar mevcuttur.

Kaynakça & İleri Okumalar

Anderson, Kjell. 2015. “Colonialism and Cold Genocide: The Case of West Papua.”
Genocide Studies and Prevention 9(2): 9-25.
https://doi.org/10.5038/1911-9933.9.2.1270.

Bachman, Jeffrey S. 2019. Cultural Genocide: Law, Politics, and Global Manifestations.
New York: Routledge.

Benjamin, Jessica. 2017. Anerkennung, Zeugenschaft und Moral: Soziale Traumata in
psychoanalytischer Perspektive. Gießen: Psychosozial.

Bultmann, Daniel. 2017. Kambodscha unter den Roten Khmer: Die Erschaffung des
perfekten Sozialisten. Paderborn: Ferdinand Schöningh.

Feierstein, Daniel. 2019a. “Human Rights? What a Good Idea! From Universal
Jurisdiction to Crime Prevention.” Genocide Studies and Prevention 13(3): 9-20.
https://doi.org/10.5038/1911-9933.13.3.1669.

—. 2019b. Genocide as Social Practice: Reorganizing Society under the Nazis and
Argentina’s Military Juntas. New Brunswick, NJ: Rutgers University Press.

Gudehus, Christian, and Alexander Husenbeth. 2024. Dersim – Identität und
Vernichtung. Gießen: Psychosozial.

Haslam, Nick, and Melanie Joy McGrath. 2020. “The Creeping Concept of Trauma.”
Social Research 87(3): 509-531. http://hdl.handle.net/11343/294970.

Küpeli, Ismail. 2022. Die kurdische Frage in der Türkei: Über die gewaltsame
Durchsetzung von Nationalstaatlichkeit. Bielefeld: Transcript.

Newlines Institute for Strategy and Policy, and Raoul Wallenberg Centre for Human
Rights. 2021. The Uyghur Genocide: An Examination of China’s Breaches of the 1948
Genocide Convention.
https://newlinesinstitute.org/wp-content/uploads/Chinas-Breaches-of-the-GC3-2.pdf.



Alevi Ansiklopedisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa 8 / 8

Permanent People’s Tribunal. 2010. Tribunal on Sri Lanka.
http://permanentpeoplestribunal.org/wp-content/uploads/2016/07/Sri_Lanka_TPP_En.p
df.

Secher, Reynald. 1986. Le Génocide franco-français: La Vendée vengée. Paris: Perrin.

Turdush, Rukiye, and Magnus Fiskesjö. 2021. “Uyghur Women in China’s Genocide.”
Genocide Studies and Prevention 15(1): 22-43.
https://doi.org/10.5038/1911-9933.15.1.1834.

United Nations Independent Investigative Mechanism for Myanmar. 2022.
https://iimm.un.org/.

Uyghur Tribunal. 2021. Uyghur Tribunal Judgment (9 December 2021).
https://uyghurtribunal.com/wp-content/uploads/2022/01/Uyghur-Tribunal-Judgment-9t
h-Dec-21.pdf.

Zeuske, Michael. 2013. Handbuch Geschichte der Sklaverei: Eine Globalgeschichte von
den Anfängen bis zur Gegenwart. Berlin: De Gruyter.


