ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Yazar: Prof. Dr. Tessa Hofmann

Sahmaran ve Sahapet: Kirtler, Ezidiler ve
Ermenilerde Yilan Kultleri

Ozet

Yilanlara tapinma, dinya genelinde en eski doga temelli dinsel ya da politeist inang
bicimlerinden biri olarak kabul edilmektedir. Bu baglamda iki karsit yaklasim 6ne
cikmaktadir: (1) Yilanlar, bilgelik, bereket ve bu niteliklerden tureyen gucleri temsil
eden olumlu varliklar olarak gérilmektedir. Bu yaklasim 6zellikle Ortadogu’daki
ibrahimi olmayan ve ibrahimi éncesi inang sistemlerinde yaygin olmustur. (2) Yilanlar
ise kaosun, kétaligin ve yikimin cisimlesmis hali olarak degerlendiriimektedir. Ancak
her iki durumda da yilanlara buyUk ve etkili gucler atfedilmektedir. Bilgeligin yilanla
iliskilendirilmesi, onun hem yerylizint hem de yeraltini bilmesiyle aciklanmaktadir;
yilanlar, Batin ve Zahir olarak adlandirilan paralel dunyalar arasinda gidip gelmekte ve
her iki dUnyanin da sakini olarak dusunulmektedir. Yilanlarin duzenli olarak deri
degistirmeleri, insan goézinde sonsuz bir yenilenme izlenimi yaratmis; bu nedenle
yalnizca Antik Yunan’da degil, farkl kultlrlerde de 6limstz varliklar olarak kabul
edilmislerdir. Bu maddede 6nce yilan kultlerinin evrensel anlami ele alinacak, ardindan
Kirtler, Ezidiler ve Ermeniler arasindaki inanclara odaklanilacaktir.

Antik Yilan Kiltleri

Antik Misir'da iyi ve koétu, bilgi, guc¢ ve yikim gibi karsit nitelikler farkl yilan tanrilarina
atfedilmistir. Yilan tanrica Vadjet, hanedanlik 6ncesi donemlerden itibaren tapinilan bir
figurdur; semboll uraeus‘tur. Asagi Misir'in tanricasi olarak kabul edilen Vadjet, Yukari
Misir'in tanricasi Nekhbet ile birlikte kralin (firavunun) koruyucu tanricasi
sayllmaktadir. Misirhilar ayrica, yeralti diinyasindaki gece yolculugu sirasinda gliines
tanrisi Re'yi koruyucu bicimde cevreleyen yilan tanri Mehen’i de bilmekteydi. Orta
Krallik doneminden itibaren ise, dev bir yilan olarak tasvir edilen Apophis adli tanriya
iliskin inanclar belgelenmektedir. Apophis ¢6zlilmeyi, karanhgi ve kaosu temsil
etmekte olup ayni zamanda gunes tanrisi Re’nin en blayudk hasmiydi.

Antik Yunan’'da yilan kutsal kabul edilmekteydi. Dizenli deri degistirmesi sayesinde
insanlara sonsuz bicimde yenilenebiliyormus gibi géorinmesi, onun 6limsuz
sayllmasina yol agcmistir. Bu surekli yenilenme dusuncesi ve yilanlara atfedilen sifa
verici gugler, onlari tip mesleginin semboll haline getirmistir. Ginimuzde de, blyuk

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfal/8



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Olclde sadelestirilmis bicimiyle eczane tabelalarinda dahi gorulebilen Asklepios’un
asasl bu sembolizmi surdirmektedir. Yilanlara ayni zamanda kehanet gucu de
atfedilmekteydi; bu nedenle, ilk kaostan sonra ortaya cikan en erken tanrilardan biri
olan Gaia’'nin hayvanlari arasinda yer almaktaydilar. Yilan rahibeler (Pythea), bir
zamanlar mitolojik yilan Python’a ait olan ve dinyanin gébegi (omphalos) sayilan Delfi
Kehanet Merkezi’'nde gorev yapmaktaydi. Python, tanri Apollon tarafindan oéldurdlmaus;
ardindan Apollon tapinagi ve rahibelerini devralmistir.

Yahudi-Hristiyan gelenekle sinirli olmaksizin, yilan tarafindan korunan bir agag motifi
antik Yunan mitolojisinde de goértlmektedir: Hesperidlerin bahcesinde, Gaia’'nin tanrica
Hera’'ya armagan ettigi yasam verici elma agaci bulunmakta ve bu agacg yilan Ladon
tarafindan korunmaktaydi.

Yakin Dogu’da, Levant’'ta, Altin Hilal'de, Miken kultlirinde ve Bati Asya’nin pek cok
kultarel alaninda yilan kultleri Epipaleolitik ve Neolitik donemlerde buytk énem
tasimistir. Ozellikle kabartmalar ve seramikler Gzerinde olmak tizere, hemen her
tannisal figur yilan tasvirleriyle iliskilendirilmistir.

Buna karsilik, Tevrat’in (Eski Ahit) bakisi yilani neredeyse butlinuyle olumsuz bir
cercevede ele almaktadir. Yilan, Havva’'ya yasak meyveyi sunarak onu iyilik ve kotuluk
bilgisi agacindan yememe yonundeki ilahi yasagi ihlal etmeye tesvik eder; ardindan
Havva da Adem’i bu yasagi cignemeye ikna eder.

incil’de yilan blyuk dlclide seytanin simgesi olarak yer alir. Eski Ahit’teki Cennet
anlatisinda (Yaratilis 3), yilan kétidlige ayartmanin ve bastan ¢cikarmanin semboliddr.
Yalnizca bazi Gnostik mezheplerde, insanlara bilgi sunduklari icin Havva ve yilan saygi
gormastur; bu baglamda yilan kimi zaman Havva’'nin erkek esi Ophion olarak tasvir
edilmistir.

israilogullari colde dolasirken yilanlar tarafindan musallat edilir (Sayilar 21); Musa’ya
tunctan bir yilan dikmesi sdylenir ve ona bakan herkesin kurtulacagi bildirilir. Burada
yilan, Hristiyanlikta hac¢in Gstlendigi role benzer bicimde, bir kurtulus isareti olarak
karsimiza cikar. Il. Krallar 18:4'te, “Nehushtan” adi verilen bu tunc yilanin Kral Hizkiya
dénemine kadar korundugu, ancak put olarak tapinildigi gerekcesiyle Hizkiya
tarafindan parcalandigi aktariimaktadir.

isa’nin 6grencilerine “Yilanlar gibi akilli, giivercinler gibi saf olun” (Matta 10:16)
6gudind vermesine ragmen, Vahiy Kitabi’'nda yilan kétlligun imgesi olarak kalmaya
devam eder: “Ve ejderhayi, o eski yilani, yani iblis ve Seytan olani yakaladi” (Vahiy
20:2).

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa2/8



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

Yezidi Yilan Sembolizmi

Yezidi inancinda yilan, uzun zamandir cok katmanli anlamlar tasiyan bir sembol olarak
merkezi bir konuma sahiptir. Kuzey Irak’taki Lalis’i ziyaret edenlerin belleginde yer
eden ilk imgelerden biri, Yezidilerin ana kutsal mekaninin avlusuna girerken
ziyaretcileri karsilayan buyuk siyah yilan tasviridir.

Kékleri antik Mezopotamya inanclarina uzanan ve Zerdiistliik, islam ve Hristiyanliktan
etkiler barindiran Yezidi dini gelenegi, cesitli sembolik unsurlari icermekte olup bunlar
arasinda yilan belirgin bir yere sahiptir. Yezidiler yilani bilgelik, bilgi ve ilahi olanla
iliskilendirmektedir. Yilan, siklikla yaratilisin ve bereketin simgesi olarak goértilmekte;
ayni zamanda kozmik glclerin ve askin olanin bir temsili olarak degerlendiriimektedir.
Yezidi kozmolojisinde yilan, dinyanin yaratilisinda rol oynayan bir varlik olarak kabul
edilmekte ve Tavlsi Melek (Tavus Melegi) olarak da bilinen ilahi figlirle
iliskilendirilmektedir. Cogu zaman yilanlarla birlikte tasvir edilen Tavus Melegi, hem
iyicil bir varlik hem de bilgiyi insanliga tasiyan bir figur olarak gérilmektedir.

Bilgeligi, yaratimi ve ilahi olani temsil eden yilan, Yezidi ritielleri ve gelenekleri icinde
merkezi bir yer tutmaktadir. Yilanlarin sifa verici glclere sahip olduguna inanilmakta;
bu nedenle Yezidiler onlari insanlar ile ilahi olan arasinda araci varliklar olarak saygiyla
anmaktadir. Yezidi kutsal mekanlarinda siklikla yilanlar bulundurulmakta ve
varliklarinin bereket ve koruma getirdigine inanilmaktadir. Yezidi dini pratikleri,
yilanlarla temas ve yilan temali danslari da icermekte; bu rituellerde katilimcilar,
yilanin sembolik varhigi araciligiyla ilahi olanla ruhani bir bag kurmayi ve baghliklarini
ifade etmeyi amaclamaktadir (Bozyel 2023).

Kurt Yilan Tanricasi Sahmaran

Sahmaran, yari yilan yari kadin biciminde tasvir edilen, her iki ucunda da tac¢ bulunan
cift bash mitolojik bir varliktir; bir ucunda insan kadin basi, diger ucunda ise yilan basi
yer almakta olup, bu form kimi yorumlarda fallik bir figlre de isaret etmektedir (Baran
2020, 92 vd.). insan kismi bliyiik bir kolye ile siislenmistir. Sahmaran, yilanlarla birlikte
Yeralti/Diger Dinya’da yasamaktadir.

Sa(h)maran (Saymaran; Turkce Sahmeran) adi, Farsca sah (o) ve maran (ul,l;
“yilanlar”; tekil: mar ,L) sozcuklerinden turemistir. Buna gore Sahmaran kelime
anlamiyla “yilanlarin krali/hikimdar” demektir (Russell 1987, 422).

Turkiye'de Sahmaran’in Akdeniz kiyisindaki Tarsus kentinde yasadigina inaniimakta;
benzer bir anlati, dnemli dl¢cude Kurt ve Arap nufusa sahip olan Mardin basta olmak
Uzere ulkenin dogu kesimlerinde de aktarilmaktadir. Bu bolgelerde Sahmaran anlatisi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa3/8



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

yaygin bicimde dolasimda olup, imgesi nakislarda, kumaslarda, halilarda ve takilarda
betimlenmektedir. Sahmaran’a iliskin anlati ve imgeler Turkiye’de ulusal bir kultarel
miras olarak degerlendirilmektedir. Kirtler, yilani geleneksel olarak sans ve gUg¢
semboll olarak gérmus; cam ya da metal isciliginde Uretilen Sahmaran tasvirlerini
evlerinin duvarlarinda sergilemeyi surdirmaslerdir.

Kurt arastirmaci Dilsa Deniz, Sahmaran’i androjen bir “kutsal birlik bedeni” olarak
yorumlamaktadir. Deniz’e gore bu butunluk, insan/hayvan, kadin/erkek, disillik/erillik,
0lim/yeniden dogus gibi bir dizi karsitlik ya da ikilik Gzerinden insa edilmektedir.
Birbirleriyle bagdasmaz gortnen iki varhgin fiziksel karsitligina ragmen, bu yapi icinde
kusursuz bir denge saglanmaktadir. Bedenin karsit uclarinda tek bir varlik halinde
kaynastiriimalari sayesinde, Sahmaran imgesi ve miti ikili dengenin nasil kuruldugunu
gosteren yetkin bir harita sunmaktadir. Kadin unsurunun yani sira, yilanin guclu ve
uzun boynu, sade suslenme bicimi, basindaki htikimdar taci ve koruyucu durusu
araciligiyla eril unsur da temsil edilmektedir; bu unsurlar Sahmaran’in insan, disil
kismini koruyan bir konumda betimlenmektedir (Deniz 2023, 110 vd.).

Sahmaran, Binbir Gece Masallari‘nda yer alan “Yemliha'nin Hikayesi: Yeralti Kraligcesi”
gibi anlatilar ve Camasb-name gibi metinler dahil olmak tzere Orta Dogu
edebiyatlarinda belgelenmistir. Anlatinin 6zellikle Anadolu Yarimadasi’'nin dogu
kesimlerinde, Guneydogu ve Dogu Turkiye'de-Kurt, Arap, Suryani ve Tirk
topluluklarinin yasadigi bélgelerde-yaygin oldugu anlasiimaktadir (Baran 2020, 92).

Yaklasik 5.000 yillik bir gecmise sahip oldugu disinilen Sahmaran mitinin cok sayida
varyanti bulunmaktadir. Anlatilarin birinde, Sahmaran’in karsilastigi ilk insan Cemasp
(Farsca: Jamasp «uwlbl>) adli genctir; bu figlr Yada Jamsab olarak da bilinir (diger
yazimlari Jambs, Camasb ve Jamisav’dir). Cemasp, birkac arkadasiyla bal calmaya
calisirken bir magarada mahsur kalir ve arkadaslari onu orada birakir. Magaray!
kesfetmeye karar veren Cemasp, binlerce acik renkli yilanin ve Sahmaran’in uyum
icinde birlikte yasadigi, gizemli ve gizel bir bahceyi andiran bir mekana acilan bir gecit
bulur. Bu noktada Sahmaran ile Cemasp birbirlerine asik olur ve magaradaki bu
mekanda birlikte yasamaya baslarlar; Sahmaran Cemasp’a ilaclar ve sifali bitkiler
hakkinda bilgi 6gretir. Ancak Cemasp, yeryutzindeki yasami 6zler ve ayrilmak ister.
Sahmaran’a, onun yasadigi yerin sirrini kimseyle paylasmayacagina s6z verir ve ayrilir.
Aradan uzun yillar gecer.

Tarsus kentinin krali hastalanir ve vezir, bu hastaligin tedavisinin Sahmaran’in etiyle
mumkUn oldugunu kesfeder. Bunun Gzerine Cemasp, Sahmaran’in yasadigi yeri halka
bildirir. Cemasp’in aksine, Sahmaran insan sevgilisine sadik kalir ve hatta onu ilahi
bilgeliginin mirascisi kilar. Rivayete gére Sahmaran soyle der: “Beni toprak bir kapta

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa4/8



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

haslayin, 6zimu vezire verin, etimi ise sultana yedirin.” Sahmaran kente getirilir ve
“Sahmaran Hamami” olarak bilinen bir hamamda oélduralar. Kral onun etini yer ve
iyilesir; vezir 6zU icerek olUr. Cemasp ise Sahmaran’in suyundan icerek onun bilgeligini
kazanir ve bir hekim olur.

Ermeni Yilan Kulta

Yilanlarin gug, su ve bilgelik sembolleri olarak kutsanmasi, Ermenilerde Antik Yakin
Dogu ve Mezopotamya'daki diger kulturlerle paylasilan kadim bir inang 6rtintisaddar.
Dersim ve diger bolgelerde yasayan Ermeniler, yalnizca Ezidiler ve Kiirtlerle ortak olan
doga temelli yilan kultlerini paylasmakla kalmamis, ayni zamanda kendilerini yoéreye
0zgu cayir yilaninin (Natrix natrix; Ermenice: Unynpwywu |npunnt, Unnhuyg -
Sovorakan lortu, Korindj; Bati Ermenicesi: Lordu - adi cayir yilani) akrabasi olarak da
gérmaslerdir.

Yilanlar, Ermeni Yaylalari’'nin dogasinda ve kultarinde 6nemli bir yer tutmaktadir.
Hristiyanlk dncesi bir yilan kultlne ait izler, 20. ylzyila kadar varhigini stirdirmus;
ornegin Ararat Ovasi’'nin kenarinda yer alan antik Astarak kentinde bu inanclarin
kalintilari gdzlemlenmistir. insanlar icin zehirli olmayan ve yasina bagh olarak 120
cm’ye kadar uzayabilen cayir yilani, kimi zaman evcil hayvan olarak da beslenmistir.
Antik Roma’daki Manes inancina benzer bicimde, bu yilanlar evin, ocagin ve ailenin;
hatta tim bir bolgenin koruyuculari olarak kabul edilmis, bu da yilanin Ermeniler igin
bir totem hayvani olarak gorulmesine isaret etmistir. Ermeniler, cayir yilanini
kendileriyle akraba saymis, onu “Ermeni” olarak nitelendirmis ve kan bagi bulunan bir
akraba gibi Ermenilere dost kabul etmislerdir (Hofmann ve Koutcharian 1983, 127). Ev
yilaninin evi terk etmesi kétu bir alamet olarak degerlendirilmistir. Yilanlarin deri
degistirme sirasinda biraktiklari kabuklar ise tilsim ve ugur nesnesi olarak saklanmistir.

Antik Ermeni halk inanclarinda yilanlar, tekil ve 6rgatla bir kult biciminde degil, kutsal
ve koruyucu semboller olarak saygl gormustur. Bu inanclar, zararsiz ev yilanlarinin
(lortu/lordu) evi koruyan, bereket ve ugur getiren varliklar olarak algilanmasini
icermektedir. Ayrica Ermeniler, zararsiz lortuyu kutsamis ve ona “hay” adini vermistir;
bu ad, Ermenilerin etnonimi olan “hay” ile értismektedir. Ermeni etnoniminin
yilanlarla ya da Ermenilerle 6zdeslestiriimesi, diger kadim kultUrlerde de
gorulmektedir: Simerlerde bilgelik ve kayitlarin koruyucusu olan tanri Haya yilan
biciminde tasvir edilmis, Bedeviler ise yilanlara “haya” adini vermistir.

Lortu/lordu, kétu ruhlar uzaklastiran ve insan akrabalarini zehirli yilanlara karsi
savunan koruyucu varliklar olarak kabul edilmistir. Ermeniler icin bir totem olan lortu,
mitlerde “sahapet” ( “sah-a-pet”, kelime anlamiyla “sah(lar)in basi”) olarak
adlandirilan dost ve iyicil bir koruyucu ruh seklinde ortaya ¢cikmaktadir. Kendisine iyi

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa5/8



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

davranildiginda altin biraktigina, aksi halde ise huzursuzluk ve yikim getirdigine
inaniimistir.

Buna ek olarak, ejderhayi andiran guclu visap figuri mitolojide suyu ve firtinalari
simgelemistir. Bazi anlatilarda visap, ilksel sularda yasar ve daglarda yasayan yilan
krallarla savasir; bu savaslarin firtinalara yol actigina inanilr.

Yilan imgeleri sanat, hali dokumaciligi, sis esyalari ve yer adlarinda yaygin bicimde
kullaniimistir. Yilanlar, dogurganlik ve korumayi simgeleyen motifler olarak ev
sttunlarina, mobilyalara ve takilara oyulmustur. Kadinlar, yilanin dogurganlik semboli
olmasi nedeniyle yilan bicimli stsler takmistir. Odzun ve Odzaberd (“yilan kalesi”),
Odzi Get (“yilan nehri”), Odzi Kaghak (“yilan kenti”) gibi cok sayida yer adi, Ermenice
yillan anlamina gelen “o0dz” s6zcligunden tliremistir. Ermeni halk anlatilari, Sahmaran
gibi yari insan yari yilan olan Odzmanuk (yilan delikanl) figurinden s6z eder. Ayrica,
beynini ve dolayisiyla her seyi bilme gucunu insan bir halefe miras birakan yilan
hikimdar motifine de rastlanmaktadir.

Cayir yilanlari icin disariya st birakildiginda, onlarin karsihiginda altin biraktiklarina
inanilmistir. Varliklari iyi talihin gdstergesi sayilmis, kot muamele géormeleri ise
ugursuzluk ve kayip getirecek bir davranis olarak degerlendirilmistir. Yilan kiltintn bu
unsuru Baltik halklarinda da gorulmektedir: Hristiyanlik 6ncesi inanclarinda yilanlar,
tipki kurbagalar gibi 6nemli bir rol oynamistir. Her aile, bir cayir yilaninin ocaga,
hamama ya da el degirmeninin altina yerlesmesini ugur kabul etmis; bu yilanlar
yumurta ve sutle evcil hayvan gibi beslenmistir. Litvanya’da yilan buyuculeri olan
Zaltones (Litvanca Zaltys, “cayir yilani”ndan tiiremistir) gelenegin bir parcasi olmayi
surdurmektedir.

Hristiyanligin kabulinden sonra Ermenistan’daki yilan kiltd, uzak ve korunakl bolgeler
disinda giderek ortadan kalkmistir. Antik Baltik yilan tapinmasini yeniden kesfederek
tacli ve tacsiz yilan heykelleri diken Litvanya’nin aksine, Ermenistan’da endemik cayir
yillani ginimuzde siklikla esaret altinda tutulmaktadir. Bir zamanlar totem hayvani ve
akraba olarak saygi goren “sahapet”, gunimuzde arastirma amacli istismar edilen bir
“ciftlik hayvani”na indirgenmis durumdadir (Sovorakan lortu).

Sonug¢

Yilanlarin -6zellikle zehirsiz yilanlarin- bilge, sifa verici, koruyucu ve hanevi kutsal
varliklar olarak tapinim gérmesi, insanlik tarihindeki en eski inanclardan biridir. Tek
tannli dinlerin ortaya cikisiyla birlikte yilanlara atfedilen anlam koklU bicimde degismis;
iyi ile kétl arasinda keskin bir ikili karsithk kurulmustur. Bu dénlsim, antik iran
ZerdUstligunde dahi gorilmektedir: Bu inang sisteminde yilan, koruyucu roltint

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa6/8



ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

yitirerek kirilgan yasam agaci Gaokerena’nin yok edilmesinde kullanilan bir yikim
aracina dénUsmustir. ilahi yaratici Ahura Mazda’'nin kéticiil karsi giicti olan Ehrimen
(Ahriman), kurbagalar ve yilanlar gondererek bu agaci zehirlemeye calismaktadir.
Tevrat'taki Yaratilis anlatisiyla (MO 1. binyil) birlikte, insanhgin yilan algisi daha da
radikal bir bicimde degismistir: Antik Yunan’da Hesperidlerin agacini koruyan bir
koruyucu tanrisal varlikken, seytani bir ayartici figurune donusmustur.

Kirdistan, Ermeni Yaylalar ile ginimuz Turkiye’sinin dogu ve gliineydogu
boélgelerindeki kiltir ve inanclarin karsilastiriimasi, 6zgiin ve ibrahimi dinler éncesi
doga temelli inanclarin en tutarli bicimde Ezidi inancinda korundugunu
gostermektedir. Bu durum, Ezidiligin ayni zamanda Zerdiistliik ve islam etkileri
tasimasi nedeniyle daha da dikkat cekicidir. Kurt inanc¢ sisteminde ise Sahmaran miti
ve imgesi, islamlasma sonrasinda da doga temelli dinsel unsurlarin varhgini
strdirdugini gostermektedir. Benzer bicimde, Hristiyanlasmis Ermeniler arasinda da
totem ve koruyucu hayvan olan adi cayir yilani, 6zellikle Dersim gibi uzak ve korunaklh
daglik boélgelerde, Hristiyanlasmadan yuzyillar sonra bile “Sahapet” olarak varligini
surdurmektedir.

Kaynakca & ileri Okumalar

Baran, Suat. 2020. “From Fairytale Character to Lost Goddess: The Archetypal
Representation of Stepmother within Kurdish Folklore.” icinde Kurdish Art and Identity:
Verbal Art, Self-definition and Recent History, editor Alireza Korangy, 92-93. Berlin ve
Boston: De Gruyter.

https://doi.org/10.1515/9783110599626-004.

Deniz, Dilsa. 2023. “Shamaran (Shahmaran): The Lost Goddess of Kurdistan.” icinde
Maternal Thinking: Gifts, Mothers’ Bodies, and Earth, editorler Sid Reger, Mary Jo Neitz,
Denise Mitten ve Denise Clunie, 103-119. Proceedings of the Association for the Study
of Women and Mythology, Cilt 4. Brooklyn, NY: Women and Myth Press.

Deniz, Dilsa. 2020. “The Shaymaran: Philosophy, Resistance, and the Defeat of the
Lost Goddess of Kurdistan.” The Pomegranate 22 (2): 222-224.
https://doi.org/10.1558/pome.38409.

Hofmann, Tessa, ve Gerayer Koutcharian. 1983. Die Nachtigall Tausendstriller:
Armenische Volksmarchen. Berlin: Edition Orient.

Russell, James R. 1987. Zoroastrianism in Armenia. Cambridge, MA: Harvard University
Press.

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa7/8


https://doi.org/10.1515/9783110599626-004
https://doi.org/10.1558/pome.38409

ALEWVI
ANSIKLOPEDISI

Alevi Ansiklopedisi

“Sovorakan lortu (Unynpwywu |npwnnt).” Wikipedia, Son erisim tarihi [15.12.2025].

www.aleviansiklopedisi.com
Sayfa8/8


https://hy.wikipedia.org/wiki/%D5%8D%D5%B8%D5%BE%D5%B8%D6%80%D5%A1%D5%AF%D5%A1%D5%B6_%D5%AC%D5%B8%D6%80%D5%BF%D5%B8%D6%82

